**耶利米哀歌生命讀經**

**第一篇　介言，第一首哀歌－為聖城荒涼哀悼的詩歌，與第二首哀歌－為聖城被毀哀悼的詩歌**

讀經：耶利米哀歌一至二章。

在本篇信息中，我們首先要說到耶利米哀歌生命讀經的介言，然後要看第一與第二首哀歌。

壹　介言

一　作者－耶利米

耶利米哀歌的作者是哭泣哀悼的申言者耶利米。（參代下三五25。）

二　主題

耶利米哀歌的主題是耶利米對神的聖城和聖民之憂傷與愛的發表。

三　內容

耶利米哀歌的內容是五首憂傷與愛的哀歌。

四　分段

耶利米哀歌有五段：為聖城荒涼哀悼的詩歌；（一章；）為聖城被毀哀悼的詩歌；（二章；）為那與受懲罰的百姓聯合為一，受困苦之申言者哀悼的詩歌；（三章；）為受懲罰之百姓哀悼的詩歌；（四章；）為聖民禱告的哀歌，作第四首哀歌的結語。（五章。）

在耶利米哀歌裏很難找著任何關於神經綸的事。哀歌三章二十二至二十五節的確與神的經綸有關，但不是直接的，乃是間接的藉著神的憐恤。照著神對以色列的對付，以色列應當已被了結。但耶利米說，『我們不至消滅，是出於耶和華的慈愛，因祂的憐恤不至斷絕。』（22。）以色列失敗了，但神的憐恤不至斷絕。因為神的憐恤在地上保守了以色列餘民，以完成神的經綸，所以我們不敢說，耶利米哀歌與神的經綸無關。然而，這卷書很少說到神的經綸。

神信靠耶利米到極點。耶利米對神非常忠信，但神與耶利米有一些差別，有一些不同。我們可以說，他們之間甚至有一些摩擦。在耶利米對神懲罰以色列的反應上，我們看見這差別。

神對以色列發怒、生氣，並進來告訴耶利米：祂要審判這百姓到極點。耶利米聽見耶和華對以色列所施這行政對付的細節，就開始有點不贊同神。他認為神的懲罰太過了。為這緣故，在耶利米十五章十節，耶利米被迫說，『我的母親哪，我有禍了，因你生我作為遍地相爭相競的人。』這指明他對神要他說的豫言感到不高興。因此，耶利米發覺自己進退兩難。一面，耶和華催促耶利米豫言以色列的毀滅，但他覺得以色列的苦難太大了。另一面，百姓仍是邪惡的，他們甚至逼迫耶利米。這使耶利米進退兩難。

至終，神施行了祂的審判。祂毀滅耶路撒冷，燒燬聖殿，將君王放逐，並蹂躪整個國家。耶利米看見這一切事發生在他眼前。這一切事－毀滅、蹂躪、玷污、擄掠、和頹敗－清楚留在這憂傷且滿了同情之申言者的記憶裏。因著神的主宰，耶利米免於被擄。歷史告訴我們，耶利米坐在俯瞰耶路撒冷的小山上，看著下面的廢墟。他開始哭泣，禁不住記下他的感覺。他的五首哀歌寫得非常細緻，（前四首哀歌是照著希伯來文字母的順序，）表達了他對神的聖民、聖地、聖城、聖殿、和聖器皿的憂傷、痛苦和同情。

我們由耶利米書知道，耶利米這個善良、忠信的申言者受到逼迫。他被逼迫到一個地步，禱告說，『讓我看見你在他們身上報仇。』（耶十一20，二十12。）這與新約的教訓相反，新約的教訓告訴我們，要愛我們的仇敵，為那逼迫我們的禱告。（太五44。）因此，無論耶利米多麼善良、忠信，他還是人。當他在耶路撒冷的小山上行走時，越看見毀滅的情形，就越流淚、越哀哭。然後他寫了他的哀歌。

現在讓我們非常簡單扼要的來看前兩首哀歌。

貳　第一首哀歌－為聖城荒涼哀悼的詩歌

一　她的困境

聖城在她的荒涼中，處於困境。（一1~11。）因她的過犯、罪惡、不潔與污穢，（5，8~9，）她沒有安慰、安息或草場。（2~3，6，9。）

二　她向過路人哀求同情

十二至十九節說到她向過路人哀求同情。她的景況是可憐的，（13~17，） 因她違背了公義之耶和華的命令。（18。）

三　她向耶和華的禱告

二十至二十二節是她向耶和華的禱告。在二十節、二十一節上半，她求耶和華觀看她在急難中。然後在二十一節下半、二十二節，她求耶和華對付那些不安慰她的人。

參　第二首哀歌－為聖城被毀哀悼的詩歌

一　主耶和華對聖城的毀滅

二章一至十節說到主耶和華對聖城的毀滅。這毀滅是在祂傾瀉的怒氣中，在祂怒氣的憤恨中。（1~2，6。）這毀滅包括聖殿、祭壇、君王、祭司、首領、申言者和長老。（6~7，9~10。）

二　申言者的哀哭

十一至十九節是申言者的哀哭。十一、十二節說到申言者因他百姓所受的苦而哭泣，及他內裏痛苦的感覺；十三、十四節說到耶路撒冷百姓嚴重的『病』；十五、十六節說到過路者的嗤笑和侮辱；十七節說到耶和華所命之懲罰的應驗。然後十八、十九節說到需要眼中流淚不止，向主舉手哀求。

三　她向耶和華的禱告

這首哀歌末了三節是聖城向耶和華的禱告。她求耶和華觀看她被殺戮，（20上，）以及她所遭受的殺害。（20下~22。）

**第二篇　第三首哀歌－為那與受懲罰的百姓聯合為一，受困苦之申言者哀悼的詩歌**

讀經：耶利米哀歌三章。

在本篇信息中，我們要說到耶利米的第三首哀歌。這是為那與受懲罰的百姓聯合為一，受困苦之申言者哀悼的詩歌。雖然耶利米自己沒有因神受困苦，但他與神受困苦的百姓是一。這指明無論情況如何，特別是在困苦的情況中，主的僕人都必須學習，如何使自己與神的百姓聯合為一。他受困苦，因為他與神受困苦的百姓是一。

現在我們來看這整首哀歌，然後特別留意二十二至二十五節。

壹　申言者（代表他百姓）的困苦

一至二十節說到申言者（代表他百姓）的困苦。這困苦是因耶和華忿怒的杖。（1~17。）申言者（代表他百姓）的力量，和他在耶和華裏的指望，都衰敗了。（18。）在十九至二十節申言者說，『求你記念我如茵蔯和苦膽的困苦流離。我魂想念這些，就在裏面憂悶。』

這一切經文裏所描述的困苦，耶利米並沒有親身遭遇。神沒有這樣直接的使耶利米受困苦。然而，因為耶利米與神受困苦的百姓是一，在他的感覺裏，在他的同情裏，他就在受同樣的困苦。

貳　申言者（代表他百姓）的盼望

在二十一至三十九節，我們看見申言者（代表他百姓）的盼望。申言者的盼望在於耶和華的慈愛、憐恤和信實；耶和華是他的分。（21~24。）他藉著等候祂並尋求祂的救恩而仰望耶和華，（25~30。）同時他倚靠主的作為和審判。（31~39。）

參　申言者向他百姓的要求

四十至五十四節是申言者向他百姓的要求。首先，他要求他們察驗自己的行徑，又當轉向耶和華。（40~41。）然後他要求他們為自己的犯罪悖逆悔改，他們的犯罪悖逆使主向他們遮蔽自己，並激動他們的仇敵毀滅他們。（42~54。）

肆　申言者（代表他百姓）向耶和華的禱告

最終，五十五至六十六節是申言者（代表他百姓）向耶和華的禱告。他呼求耶和華的名，求祂申明他們的冤，並審判他們的案件。（55~62。）然後他求耶和華因他們仇敵的邪惡，向他們施行報應。（63~66。）

雖然這首哀歌帶著舊約的味道，然而卻是在新約經綸的範圍裏，二十二至二十五節特別是如此。現在我們要詳細的來看這幾節。

哀歌三章二十二至二十三節說，『我們不至消滅，是出於耶和華的慈愛，因祂的憐恤不至斷絕；每早晨這些都是新的。你的信實，極其廣大。』我信這話是耶利米在早晨接觸主，回想他百姓一切的困苦時臨到他的。耶利米在回想這些困苦時，必定為以色列的罪惡懊悔。這時耶和華的話臨到他說，無論祂怎樣懲罰以色列，祂並沒有完全消滅他們。耶利米和許多人仍然存留。這是神的慈愛。耶利米領悟他和所有與他一同存留的人，都在神的憐恤之下，就讚美說，『因祂的憐恤不至斷絕。』（22下。）以色列人失敗了，但神的憐恤不至斷絕。祂的憐恤保守了以色列餘民。

耶利米繼續題到耶和華的憐恤，說，『每早晨這些都是新的。』（23上。）這指明耶利米每早晨都接觸主這憐恤人者。藉著他與主的接觸，他得著了這關於祂的慈愛、憐恤、和信實的話。

在二十三節下半耶利米宣告說，『你的信實，極其廣大。』神的憐恤不至斷絕，因為祂是信實者。神的信實是指祂的話。祂的信實也與祂的約有關。因為神與亞伯拉罕立了約，並與以撒和雅各堅定了這約，祂就必須信實的遵守祂的話。神向以色列的列祖說了話，祂也信實的遵守祂的話。

在二十四至二十五節，耶利米繼續從他的深處說，『我心裏說，耶和華是我的分；因此我仰望祂。那等候耶和華，心裏尋求祂的，耶和華必恩待他。』這論到耶和華是我們的分，以及仰望祂的話，的確有新約的味道。這指明耶利米在寫二十二至二十五節時，是在新約的經綸裏。

耶利米享受耶和華作他的分，並且他不仰望自己，不仰望人，也不仰望別的事物，只單單仰望耶和華。一面，耶利米領悟神是慈愛的神，祂是憐恤的，並且祂的話是信實的。另一面，耶利米領悟，我們仍需要每早晨接觸主，完全仰望祂、等候祂。

在耶利米的時代，以色列人的光景不好。似乎神並不是這麼仁慈，這麼親切、憐恤並信實；反而看來正好相反。我們在類似的光景中時，該怎麼辦？我們和耶利米一樣，需要領悟神仍然是我們的分，我們該仰望祂、等候祂、並呼求祂的名。（55。）然而，即使我們這樣作，也不該期望光景會立刻改變。因為可能沒有立刻的改變，所以我們需要繼續等候主。

在耶利米的事例中，他等候主相當長久。他所說關於復興時代的豫言，尚未應驗。相反的，以色列今天的光景看來並未證實這些豫言。這指明我們需要學習等候主的功課。今天不是終極完成的時候；所以，我們必須等候主。

我們有時間的問題，時間的因素。因為我們在時間裏，時間的因素對我們非常重要。我們留意時間的因素，所以很容易變得沒有耐心。但我們的神沒有時間的因素。

等候主非常要緊。神是我們的分，祂滿了慈愛和憐恤，並且祂是絕對信實的。現在我們需要仰望祂，等候祂，並呼求祂。然而，我們不該期望祂會快速行動。一位聖經教師指出，神在拯救我們的事上行動快速，但在許多別的事上，祂行動並不快速。例如，我們知道主答應禱告。我們為一件特別的事向祂禱告，但祂也許等候好幾個月纔答應我們的禱告。這幫助我們領悟，我們的神是真的、活的、憐恤的、並信實的，但祂常常不像我們所期待的那樣快速行事。

神耽延的原因乃是祂要試驗我們。祂要試驗我們到一個地步，叫我們失去自己的盼望，覺得自己完全了了。當我們覺得光景無望時，卻常是神要進來的時候。這是我們在神分賜之下的經歷。

在這首哀歌的五十五節，耶利米說，『耶和華阿，我…呼求你的名。』（55上。）在主的恢復裏，我們學會了呼求主耶穌的名。然而，許多新約的信徒不知道呼求主的名，也沒有實行這事。有些人甚至為這實行批評我們。這是何等不幸的光景！

我珍賞我們在本篇信息中所強調的三件事：仰望主，等候主，並呼求祂的名。我們若實行這些事，就會實際的在神的分賜之下。

當我們周圍的光景似乎無望時，我們需要領悟，我們的神絕不會被打敗。凡祂所說的，祂必信實的履行。所以，我們該信聖經所說的一切。此外，我們需要領悟，神是祂百姓的分，我們需要仰望並信靠祂。無論祂現在或以後答應我們，我們都需要信靠祂。即使祂似乎不答應我們的禱告，我們也該繼續禱告並等候祂。至終的結果將是照著祂的定旨，我們也將是蒙祂賜福的人。願我們都學習這功課。

**第三篇　第四首哀歌－為受懲罰之百姓哀悼的詩歌，與第五首哀歌－為聖民禱告的哀歌**

讀經：耶利米哀歌四至五章。

在本篇信息中，我們要說到第四與第五首哀歌。整體看過這些哀歌以後，我們要密切留意五章十九至二十二節。

壹　第四首哀歌─為受懲罰之百姓哀悼的詩歌

第四首哀歌－為受懲罰之百姓哀悼的詩歌－記載在四章。

一　他們被圍困時受缺食的困苦

以色列人在被圍困時受到缺食的困苦。（1~10。）發光的『純金』與磨亮的『藍寶石』，因著缺食，變成『黑炭』。（1~5，7~9。）慈心的婦人煮自己的兒女作食物。（10。）神的子民受困苦，因他們的罪孽，比所多瑪的罪還大。（6。）

二　被耶和華所發的烈怒燒燬

以色列人被耶和華所發的烈怒燒燬。（11~20。）這樣的烈怒，地上的君王，和世上的居民都不信。（12。）神的子民因她申言者的罪惡，和祭司的罪孽被燒燬。（13~16。）百姓盼望一國的幫助，乃是枉然的。（17~20。）

三　他們將來的盼望

二十一、二十二節說到他們將來的盼望。他們盼望他們罪孽的懲罰受足了，耶和華不使他們再被放逐。（22上。）他們也盼望耶和華懲罰以東的罪孽。（21，22下。）

耶利米完全以人性的方式來寫這首哀歌。他的同情、他的愛、他的憂傷和他的哀哭，完全是人性的。耶利米在這首哀歌裏所說的一切，都是他人性的流出。回想以色列的已往，（2，）他是有人性的；說到以東要來的懲罰，（22，）他更是有人性的。他對以色列的屬人感覺，導致他對以東人產生屬人的嫉妒。耶利米不高興以東人在享受平安，而以色列卻在神的懲罰之下。所以，照著他屬人的感覺，他宣告神要懲罰以東的罪孽，顯露他們的罪惡。

貳　第五首哀歌－為聖民禱告的哀歌，作第四首哀歌的結語

第五首哀歌，就是為聖民禱告的哀歌，作第四首哀歌的結語，記載在五章。

一　求耶和華記念他們的遭遇

這禱告開始於耶利米求耶和華記念他們的遭遇，觀看他們所受的凌辱。（1。）

二　述說他們的慘況

耶利米繼續禱告，述說他們的慘況。（2~6，8~18。）

三　承認他們列祖的罪，以及他們的罪

在七節和十六節下半，耶利米承認他們列祖的罪，以及他們的罪。

四　結束於代求

這禱告結束於代求。（19~22。）耶利米在他的代求裏，讚美耶和華，（19，）求問祂，（20，22，）並要求祂。（21。）現在讓我們來看這些經文裏的重點。

耶利米書和耶利米哀歌是基於神經綸的永遠觀點寫的。但在哀歌五章末了以前，耶利米寫得非常有人性，對以色列人有許多人性的同情和憐恤。雖然耶利米非常有人性，但他也是屬神的人。他知道僅僅有人性，無法解決以色列人的問題。所以，到第五首哀歌的末了，在十九至二十二節，他轉向耶和華。

十九節說，『耶和華阿，你存到永遠，你的寶座，存到萬代。』『耶和華阿，你存到永遠，』這話指神永遠的所是，指明祂沒有改變。在人的範圍裏，改變隨處發生。特別是在以色列人的光景中，許多事都改變了。但神永遠的所是並沒有改變；祂永遠是一樣的。

『你的寶座，存到萬代，』這話是指神永遠、不變的行政。神的寶座無始無終；祂的寶座存到萬代。這裏耶利米所寫關於神永遠的所是和祂永遠、不變的行政，的確是神聖的。

雖然耶利米在十九節的發表是神聖的，但他在二十至二十二節卻恢復以非常屬人的方式說話。在二十節他寫著：『你為何永遠忘記我們？為何許久離棄我們？』這裏耶利米事實上是在向神抱怨，並向神挑戰。耶利米在十九節獻上很高的讚美以後，在二十節卻很強的向神挑戰，問祂為何永遠忘記他們，離棄他們。事實上，神既沒有忘記，也沒有離棄祂的百姓。

在二十一節，耶利米繼續說，『耶和華阿，求你轉向我們，我們便得回轉；求你復新我們的日子，像古時一樣。』這話以命令的語氣表達，指明耶利米認為，使以色列人回轉的責任在於耶和華。他認為耶和華是主動者，以色列人是被動者。這也表達耶利米屬人的感覺。這裏耶利米似乎在說，『耶和華，我們無法回轉或得以復新。這事的責任在於你。你必須轉向我們，然後我們就得以回轉。我們無法主動，除非你先主動。』

雖然耶利米以屬人的方式說到他們需要耶和華轉向他們，但他的思想是正確的。這由撒迦利亞十二章得著證明，這章說到以色列的全家得救。當以色列全家接受主的救恩時，是誰先回轉？是以色列還是主？是誰要率先發起？這章啟示，那率先發起並回轉的是主，不是以色列。耶路撒冷被敵基督圍困時，主耶穌要轉向以色列人，向他們顯現。然後他們要仰望祂，就是他們所扎的一位，並要悔改。（10。）這就是說，他們看見主，就要轉向祂，並得著祂對他們全家的救恩。

在二十二節耶利米問耶和華兩個問題，藉此結束他的寫作：『或是你全然棄絕了我們，向我們大發烈怒？』耶和華沒有全然棄絕以色列，也沒有向他們大發烈怒。但他們需要等候祂，直到復興的時候，那時祂要復興以色列人，使他們在祂的人位裏並在祂永遠的國裏，享受祂向他們列祖所應許的。

我們已經指出，在第三首哀歌裏，耶利米說到神的慈愛、憐恤和信實；在第五首哀歌末了，他訴諸神的所是和祂永遠的寶座，就是祂那不變的行政。你比較珍賞那一個？你認為那一個更高－神的慈愛、憐恤、信實，還是神永遠的所是和永遠的寶座？神永遠的所是和寶座，比祂的慈愛、憐恤、信實更高。

照著新約，神的救恩是關乎祂的愛、（約三16、）祂的恩、（弗二8、）和祂的義（羅一17）的事。神的愛和恩可能改變，但神的義不能改變，因為祂的義與祂的行政有關。（詩八九14，美國標準本。）愛和恩都與神的心有關。神的心可能改變，但祂仍然是義的。神的義不能改變，因為祂必須始終是義的。神的慈愛和憐恤能改變，但神的人位和祂的行政卻永不改變。

耶利米不是用神的慈愛、憐恤、和信實結束，乃是用神永遠的所是和祂的寶座來結束這卷書。這是有力的標記，說出耶利米寫哀歌時摸著神的經綸。雖然他的哀歌太在人性的感覺、味道、愛和同情裏，但末了他從他的人性裏出來，進到神的神性裏。在五章十九節那裏，他摸著神的身位和神的寶座。

在新耶路撒冷裏，神要在祂的人位和祂的行政裏完全被揭示出來，這二者是祂對付我們時不可搖動的根基。那時，我們要看見神自己這永遠的王，同著祂那永遠、不能震動的國。（來十二28。）

**第四篇　耶利米的失望和問題，以及神永遠的所是和祂的寶座**

讀經：耶利米哀歌五章十八至二十二節。

在耶利米哀歌生命讀經這篇結束的信息中，我要進一步說到五章十八至二十二節。

一個比較

在耶利米哀歌的末了，第五章末了的經文裏，我們能看見一個比較。哀歌五章十八至十九節說，『因為錫安山荒涼，狐狸行在其上。耶和華阿，你存到永遠，你的寶座，存到萬代。』首先，耶利米說到狐狸行在錫安山上，然後他宣告耶和華和祂的寶座存到永遠。這裏的比較在於耶利米對狐狸行在錫安這事實的失望，以及他領悟耶和華和祂的寶座存到永遠。

耶利米的失望－狐狸行在錫安山上

耶利米寫這些經文時，他很作難且失望。因著他的背景，他知道摩西的著作，也知道神與亞伯罕及其後裔所立的約。然而，在他的五首哀歌裏，他很少照著神的話來說話。相反的，他完全照著他個人、屬人的感覺來說話。在他第四首哀歌的開始，他說到以色列是失光的黃金。『黃金何竟失光！至純的金何竟變色！』（四1。）然後在他末了一首哀歌將結束時，他說狐狸行在錫安山上。這表明耶利米的失望。錫安是聖地，對神而言是地上最神聖、聖別的地方。狐狸怎能進到這聖城，甚至行在建造聖殿的錫安山頂？這使耶利米哀哭。

耶利米的領悟－耶和華和祂的寶座存到永遠

在五章十九節之前，耶利米是照著他個人、屬人的感覺寫作，但到了十九節，他從他屬人的感覺跳出來，進到神裏面。耶利米說到狐狸行在錫安山上以後，就忽然宣告說：『耶和華阿，你存到永遠。』在宇宙中，狐狸不是惟一的東西。耶和華這位宇宙之主還在，祂仍然在施行祂的行政。耶路撒冷被傾覆了，聖殿被燒燬了，神的百姓被擄去了，但耶和華我們的神如何？耶和華還在，並且祂的寶座沒有被傾覆，也絕不會被傾覆。

耶和華這神聖的名稱，意思是『我是』。祂是那昔是、今是、以後永是的一位。（啟四8下。）耶路撒冷完了，聖殿完了，以色列地也完了，但耶和華絕不會完。

當耶利米的地位和角度從自己轉換為耶和華時，他就領悟，雖然一切都可能失去，耶和華卻存到永遠。今天狐狸也許行在錫安，明天牠們也許就消逝，但耶和華絕不會消逝。凡物都不存留，一切都要了結，這事實顯明耶和華存到永遠的真理。一切都可能失去，但『耶和華阿，你存到永遠，你的寶座，存到萬代』，無始無終。天地會結束，但祂絕不會結束。祂是獨一的源頭，萬代都出於祂。

我珍賞這些經文裏的對比，因牠給我們看見甚麼存留，甚麼不存留。今天某些事物也許『行』在天主教、更正教、猶太教、和世界上。我們不該相信其中任何事物會存留。至終，每個『教』都要來到盡頭，但耶和華卻要存到永遠。

在對付許多消極的事與邪惡的人時，神常常不需要行動。祂不作甚麼，只作祂所教導我們的－祂等候。尤其祂等候邪惡的人死亡。所以，我們該領悟，死亡在神手中是非常有用的工具。歷史上所有的惡人在那裏？希特勒在那裏？墨索里尼在那裏？所有這樣邪惡的人都一個一個的死了。在整個人類歷史中，每個邪惡的人至終都被死亡所了結。那存到永遠的神，只要等候死亡將他們全都除去。

耶利米的問題和挑戰與耶和華的靜默

雖然耶利米領悟神是永遠的，並且祂的寶座也存到永遠，但他裏面仍有個東西，使他用問題，甚至用挑戰來結束他的哀歌。在五章二十至二十二節，他對耶和華說，『你為何永遠忘記我們？為何許久離棄我們？耶和華阿，求你轉向我們，我們便得回轉；求你復新我們的日子，像古時一樣。或是你全然棄絕了我們，向我們大發烈怒？』這裏耶利米向耶和華說挑戰的話，甚至吩咐並責備的話。然而，耶和華沒有答覆他。耶和華沒有答覆耶利米，或告訴他要安靜，反而靜默不語。在耶利米哀歌的末了，神答覆耶利米問題的時候還沒有到。

耶利米一切的挑戰和問題，都在聖經以下各卷得著答覆。這答覆的完成將是新耶路撒冷。在那裏他要清楚的看見一切。那時以前，耶利米必須等候耶和華，正如他在三章二十五節所說，『那等候耶和華...的，耶和華必恩待他。』耶利米必須等候，直到新約時代，直到千年國時代，並且直到新耶路撒冷。那時他就要完全得著滿足。