**以斯拉記生命讀經**

**第一篇　被擄歸回的需要**

讀經：歷代志下三十六章十四至二十三節，以斯拉記一章一至五節。

在本篇信息中，我們來到舊約歷史的末後三卷書－以斯拉記、尼希米記、以斯帖記。

以色列歷史的簡覽

我信在已過的永遠裏神就定意，在巴別的混亂以後，祂要揀選一個名叫亞伯拉罕的人。神呼召亞伯拉罕以後，花了許多年訓練他。至終，亞伯拉罕生了一個兒子以撒。以撒有兩個兒子－神所恨的以掃，和神所愛的雅各。（瑪一２~３，羅九１３。）雅各多年在神手下受對付。雅各生了十二個兒子，這些兒子成了以色列十二個支派。

神呼召亞伯拉罕出迦勒底的巴別地，就應許要賜給他美地－迦南地。（創十二１，７，）祂將亞伯拉罕帶進這地。所以，亞伯拉罕是神選民中第一個進入美地的人。後來，十二個支派從美地飄流到埃及，留在那裏數百年。（出十二４０~４１。）在埃及這段時期，以色列十二個支派成了一個約有二百萬人的民族。他們被埃及王法老霸佔、奴役並逼迫。他們向神呼籲，神就差遣摩西將他們從那為奴之地拯救到美地。神將以色列人帶到西乃山，訓練他們，並賜給他們約，遺命，包括道德的律法和禮儀的律法。神賜給以色列人律法，用意是要他們成為祭司的國度。

以色列人將要進入迦南地時，神藉摩西囑咐他們，要殺盡所有的迦南人。祂也囑咐他們要除滅所有的偶像，以及與拜偶像有關的一切。約書亞接受這囑咐，也忠於這囑咐，但他不是完全的忠信。他沒有殺盡所有的迦南人，反而允許一些人存留。

在西乃山上所頒賜的律法裏，神吩咐以色列人在與祂的關係並彼此的關係上該如何為人。祂不要他們離棄祂這活水的泉源，鑿出破裂不能存水的池子（偶像）。祂要他們彼此相愛，不殺人，不犯姦淫，不偷竊，不說謊，也不貪婪。他們該顧到別人，甚至將遺失的東西歸還主人。這是神所命定的那種生活，這是屬地之人活出的屬天生活。有這樣生活的人，必然能稱為神的國。

然而，以色列人進入美地以後，他們對神不忠信。以色列人失敗了，沒有達到神的心意，至終分裂為猶大國和以色列國。以色列國成了背道的；他們離棄神，並在耶路撒冷獨一的中心以外另立敬拜中心。後來以色列國被亞述人所擄，接著猶大國也被巴比倫人所擄。耶路撒冷城被佔據，直到一九六七年纔歸還以色列。

神使以色列人被擄，又應許將他們從被擄帶回

在歷代志下末了，在神眼中，以色列人的光景和情形是悲慘的。那地被異教徒霸佔並接管，神將以色列人交給外邦人作俘虜。不但如此，聖殿被焚燒，耶路撒冷的牆被拆毀。整個美地，所謂的聖地，都被摧毀殆盡。

耶利米看見這一切，他坐在錫安山頂，俯視耶路撒冷就痛哭。他同胞中所有領頭的人，所有尊貴的人，都被擄到巴比倫，只剩下民中最貧窮的人看守那地。難怪耶利米會哀哭。至終，他自己也被擄到埃及，在那裏被殺害。何等可憐的情形！

這樣的光景持續七十年，如耶利米自己所豫言的。耶利米哀哭時，神進來安慰他，告訴他被擄不會到永遠，只持續七十年。（耶二五１１。）神向他保證，他的國、他的民、殿和城悲慘的情形，只會持續七十年。有些被擄的人，如但以理，在七十年滿時仍要活著。所羅巴伯帶領頭一批人從巴比倫歸回耶路撒冷時，但以理仍活在巴比倫。所以，神安慰耶利米，向他保證，祂怎樣使百姓被擄，也要怎樣將他們從被擄中帶回。神要將他們帶回，不是作俘虜，乃是作凱旋的戰士。

藉著隱藏的神祕密保守的眷顧，從被擄歸回

在歷代志上、下以後，有以斯拉記、尼希米記、以斯帖記。以斯拉記與歸回耶路撒冷重建聖殿有關；尼希米記與修復、重建城有關；以斯帖記給我們看見，無所不在、無所不能的神，如何成了隱藏的神，保護在被擄中祂分散的選民。

表面看來，神不願為祂的子民作甚麼，因祂是自隱的神。（賽四五１５。）這就是為甚麼在以斯帖記裏，沒有用任何神聖的稱呼題到神。這卷書沒有明白的題到神，甚至沒有使用『神』字。但這卷書給我們看見，神的同在是隱藏的，祂以最智慧的方式運用祂的主宰保守祂的選民。因此，祂的選民在被擄、受逼迫之下，還能存活並繁增，為了有一天他們能被神帶回他們列祖之地。

頭一批以色列人在大衛王室後裔所羅巴伯帶領之下歸回。所羅巴伯被古列王立為猶大省長。第二批在祭司兼經學家以斯拉帶領之下歸回。如我們所指出的，這次他們乃是藉著隱藏的神，在他們被擄之中祕密保守的眷顧，纔得以歸回。

神容讓祂的子民被擄，且在被擄中分散。祂也容讓聖地被篡奪、霸佔，任憑耶路撒冷城荒涼。似乎無所不能、無所不在的神沒有為祂的子民作甚麼。但事實上，祂在隱藏的保護、保守他們。

今天關於中東的情形也是一樣。關於以色列的裁決不在於政治家，乃在於隱藏的神。有一天，無所不在、無所不能的神要顯現為人子，要回來據有這地。祂要右腳踏在海上，左腳踏在地上，（啟十１~２，）指明祂已來據有地與海。這要回到地上的一位，就是神人耶穌基督。祂來的時候，其他的神人－得勝者－要與祂同在。

以色列人的歷史是新約信徒作神選民的豫表

我們需要記得，以色列人所有的歷史都是豫表，表徵新約信徒作神的選民。所以，以色列是召會的豫表。召會是由作元首的主藉著祂的使徒，在第一世紀建立的。但在第一世紀末了，召會墮落了。這就是說，召會被擄了。

即使在我們中間，就個別而言，無論誰在屬靈生命上失敗，就是被擄的。這樣的人要留在被擄中，直到他悔改。藉著悔改，他就被帶回。我們的被擄，乃是被擄離開對基督的享受。但我們的悔改把我們帶回到祂面前，回到對基督的享受。

今天我們所處的情形，是以斯拉時代的情形所豫表的。我們有些人已經歸回，其他的人仍在路上。

我們需要清楚三種情形

我們都需要清楚三種情形：世界的局勢，基督教的局面，以及我們在主恢復裏的情形。世界的帝國是篡奪者，基督教是反對我們的。我們身在主的恢復裏，不該認為自己算不得甚麼。我們認識世界的局勢，認識基督教的局面，也認識隱藏的神。

我有完全的平安，知道我們是在那無所不在、無所不能，卻隱藏的神手中，祂正運用祂智慧的主宰保護我們，保守我們，並拯救我們。我們不需要憂慮誰會反對我們或逼迫我們。我們必須相信這位隱藏的神。祂是智慧的，也是主宰一切的。在祂智慧的主宰之下，祂能作一切的事。

**第二篇　介言**

讀經：以斯拉記一章一至五節。

在本篇信息中，我們要說到以斯拉記生命讀經的介言。

壹　以斯拉記、尼希米記、以斯帖記，是舊約神選民歷史的末後三卷書

以斯拉記、尼希米記、以斯帖記，是舊約中歷代志上、下之後，神選民歷史的末後三卷書。這三卷書都與被擄中神的選民有關。頭兩卷公開說到神的子民從被擄中歸回，（參但以理書、哈該書、撒迦利亞書、瑪拉基書，）末一卷陳明一個榜樣，給我們看見這位隱藏的神如何在祂的選民被擄時，祕密的照顧他們。

貳　作者

以斯拉記的作者是以斯拉，這名的意思是『幫助』或『幫助者』。他是亞倫的後裔，（七１~５，）是祭司和通達摩西律法的經學家。（６，１１~１２。）聖經裏有三個以斯拉：一個是與所羅巴伯一同歸回的祭司，（尼十二１，）一個是迦勒的子孫，（代上四１５~１７，）一個是本書的作者。

參　時間

關於寫作時間，本書內容涵蓋的時期約八十年，從主前五三六年到主前四五七年。

肆　內容

我們認識以斯拉記的內容是非常重要的。本書記載以色列人從被擄中的兩次歸回。第一次歸回是在大衛王室後裔所羅巴伯帶領之下。（一~六。）所羅巴伯該是繼承大衛王位的人，但他被古列立為猶大省長。第二次歸回是在亞倫後裔祭司以斯拉帶領之下。（七~十。）

所羅巴伯屬於君王支派（猶大支派），以斯拉是祭司家族的後裔，這是很有意義的。祭司顧到神的說話，君王顧到神的治理。神所作的一切，主要是在於說話和治理這兩件事。

伍　重要的點

以斯拉記強調以色列人從被擄中歸回。這次歸回有四個重要的點。

一　以色列人從被擄中歸回，恢復神呼召他們的目的

以色列人乃是蒙神呼召，被神分別出來歸祂自己作祂的見證。他們的被擄廢掉了這目的。以色列人從被擄中歸回，就恢復了神呼召他們的目的。

以色列人這班子民，被認為是神的見證。以色列如何成為神的見證？我們若要答覆這問題，就需要看見，藉摩西所頒賜的律法稱為見證，（出二五１６，２１，原文，）因為律法是神的描繪。神這位頒賜律法者，在律法裏照著祂的所是被描繪出來。尤其，十條誡命是神的見證。約櫃稱為見證的櫃，（二五２２，二六３３，原文，）帳幕稱為見證的帳幕。（民一５０，５３，原文。）

刻在兩塊石版上的十條誡命，分為兩組，每組五條誡命，如我們雙手的十個手指。每組的五條誡命又可分為四加一。

在第一組裏，前三條誡命與神有關，囑咐我們在神以外，不可有別的神，不可敬拜偶像，也不可妄稱耶和華的名。神對我們必須是獨一的神。

第四條誡命與守安息日有關。守安息日真正的意義，是我們必須停下自己，好與神成為一。不守安息日的人也許為自己得著一天，卻失去了神。關於安息日的誡命也與神有關。因此，前四條誡命都與神有關。

第五條誡命是關於孝敬父母，將我們的父母與神並列，並指向神作我們的源頭。我們的源頭是我們的父母，我們父母的源頭是神。我們孝敬父母，就是尊榮神。由此我們看見，孝敬父母是非常有意義的事。

第二組的五條誡命與我們彼此的關係有關。這些誡命是不可殺人，不可犯姦淫，不可偷竊，不可說謊，不可貪婪。倘若沒有殺人，沒有姦淫，沒有偷竊，沒有說謊，沒有貪婪，我們的社會將是何等美好。倘若每個人都仁愛、純潔、真實、幫助人，我們的社會將是美妙的地方。遵守後五條誡命的人，必然是神真實的見證，見證他們的神是愛、純潔、同情、真實的神。這樣的人必然是神獨特的子民，神的選民，分別歸祂，並聖別到極點。

神所創造的人墮落以後，人類每下愈況，直到在巴別，他們腐敗到了極點。在巴別以後，神放棄了受造族類。然後祂呼召亞伯拉罕，並將律法賜給他的子孫，作神的見證。祂期望亞伯拉罕的子孫成為一班子民，只以耶和華作他們的神，與神一同安息在一裏，尊重他們的源頭，並且純潔、誠實的彼此相愛。這樣一班人在彰顯上與神一樣。他們成為神在地上的許多複製，見證天上的一位神。這是神呼召以色列人並分別他們歸祂自己的目的。但以色列人失敗了，沒有達到神的心意，干犯十條誡命的每一條，成為與墮落的人類同樣。

神的見證是我們有一位神，沒有別的神；我們停下自己，為要與神成為一，並享受祂，得著祂作一切；我們尊榮祂作我們的源頭，就是由我們的父母所表徵的。以色列人被擄，神失去了這樣一個見證。他們蒙神呼召，目的是作祂的見證，而他們的被擄廢掉了這目的。但以色列人從被擄中歸回，就恢復了神呼召他們的目的。

二　他們從被擄中歸回到耶路撒冷獨一的立場，恢復他們的一

為了要有一個見證，神總是保守以色列人同在一塊狹窄的地上，不允許他們人數太多。他們是在獨特地方的獨特子民，並且是在一裏。但以色列人被擄使他們分散，有些到亞述，有些到埃及，大多數到巴比倫。這使他們分裂，因而失去了他們作神見證之子民的一。他們從被擄中歸回到耶路撒冷獨一的立場，（申十二５，１１~１４，）就恢復了這個一。然而，我們會看見，當他們歸回時，被擄的元素也隨著他們歸回。

三　他們從被擄中歸回，恢復他們對神所應許美地之分的享受

神藉著祂的救贖和拯救，將以色列人帶進祂所應許的美地，使他們有分於美地，並在神的經綸中享受美地作他們的分。因著他們的失敗，他們在被擄中失去了這美地的分。但他們從被擄中歸回，就恢復了他們對神所應許美地之分的享受。

今天在公會裏的人不強調對基督的享受；他們沒有受教導、指導並指引來享受基督。我在公會時，對基督沒有任何的享受。我離開公會以後，纔開始享受基督。

那些被擄的人離開美地，就是離開基督。在巴比倫作俘虜的以色列人離開了美地。同樣，在公會裏的基督徒被許多事物扣留，也離開了對基督的享受。他們有基督的名，卻沒有對基督的享受。他們若要得著對基督的享受，就必須離開被擄之地，回到基督，就是美地所在的正確立場。

四　神的目的是要祂的殿得以建造，祂的國得以建立在地上

神的目的是要藉著以色列人有分於並享受美地，使祂的殿得以建造，祂的國得以建立在地上。除非以色列人從被擄中回到美地，否則這事就無法完成。

今天神的殿和祂的國在那裏？神的仇敵撒但霸佔了地，使地成為他的殿和他的國。這造成很大的難處。為甚麼今天神需要一班子民？神需要一班子民，因為祂要得著一個家（殿），祂要在其中作父；祂也要得著一個國，祂要在其中作王。主需要祂的家和祂的國，以完成祂永遠的經綸。這是神需要祂的子民從被擄中歸回的原因。神需要一個家和一個國，為此祂需要恢復。

前面一切重要的點都是豫表，豫表今天召會生活的恢復，這恢復乃是召會從大巴比倫被擄之地出來，（啟十七１~６，）回到神所揀選的獨一立場上。

陸　分段

以斯拉記有兩段：被擄之人在所羅巴伯的君王領導之下歸回，（一~六，）和被擄之人在以斯拉的祭司領導之下歸回。（七~十。）

**第三篇　被擄之人在所羅巴伯的君王領導之下歸回**

讀經：以斯拉記一至六章。

在本篇信息中，我們要說到被擄之人的第一次歸回，就是在所羅巴伯君王領導之下的歸回。

壹　波斯王古列的詔令

被擄之人在所羅巴伯領導之下的歸回，是照著波斯王古列的詔令。（拉一１~４，代下三六２２~２３。）

一　在波斯王古列元年

古列在他的第一年下了這詔令。（拉一１上。）

二　因著神激動他的靈

古列下這詔令，是因著神激動他的靈。（１下。）這個激動是隱藏之神的工作。

三　應驗耶和華藉耶利米口所說的話

這詔令是應驗耶和華藉耶利米口所說的話，以色列人被擄到巴比倫七十年以後要歸回。（１下。）

四　命令被擄的以色列人，返回耶路撒冷，重建神的殿

古列在他的詔令中，命令被擄的以色列人，返回耶路撒冷，在那裏重建神的殿。（２~４。）因為古列是這樣的人，他在以賽亞書中就被認為是神的僕人，完成神的目的。（賽四五１~４，１３。）

貳　猶大和便雅憫的族長、祭司、利未人的回應

以斯拉一章五至六節說到猶大和便雅憫的族長、祭司、利未人的回應。

一　因著神激動他們的靈

一切被神激動他靈的人，都起來要上去，建造在耶路撒冷耶和華的殿。（５。）這必是神的行動，因祂激動古列的靈下詔令，然後激動猶大、便雅憫和利未這三個支派所有的首領。

二　他們四圍的以色列眾人，堅固他們的手

他們四圍的以色列眾人，就拿他們的寶物為祭物，堅固他們的手。（６。）

參　古列王的合作

在七至十一節，我們看見古列王的合作。他歸還耶和華殿裏五千四百件金銀器皿，這些器皿是尼布甲尼撒從耶路撒冷掠去，放在他自己神廟中的。（７，１１。）古列將器皿按數交給猶大首領設巴薩，（所羅巴伯－二２，）帶回耶路撒冷神的殿。（一８~１１，五１３~１５。）

肆　被擄歸回之人的數目

二章一至六十七節清楚、準確的記載被擄歸回之人的數目；他們在猶大首領，（一８，）先前猶大國的省長所羅巴伯之下歸回。（二２，６３。）猶大人、便雅憫人、祭司、利未人、殿役、和所羅門僕人的後裔，（３~５８，）總數是四萬二千三百六十名，此外還有他們的僕婢和唱歌的男女。（６４~６５。）此外，有六百五十二名平民和三家祭司，不能指明他們的宗族，也包括在那些在所羅巴伯之下歸回的人之內。（５９~６３。）

伍　有些族長甘心獻上祭物

六十八、六十九節說到有些族長到了耶路撒冷耶和華殿的地方以後，便為耶和華的殿甘心獻上祭物，要在根基上重新建造。這就是說，族長甘心將他們的寶物獻給神，以重建聖殿。

陸　重建神的祭壇

以斯拉三章一至六節上半與重建神的祭壇有關。（１上。）

一　在七月

他們在歸回的當年七月重建祭壇。（１上。）

二　以色列人如同一人，聚集在耶路撒冷

以色列人從他們所住的各城如同一人，聚集在耶路撒冷。（１下。）不但被擄歸回的人，沒有被擄的人也來到耶路撒冷，重建祭壇。

三　在原有的根基上築壇

大祭司約書亞和他的弟兄眾祭司，並省長所羅巴伯和他的眾弟兄，照神人摩西律法上所寫的，在壇原有的根基上建築以色列神的壇。然後，為著神的滿足，他們又照摩西律法上所寫的，在壇上獻燔祭。（２~３。）這裏我們看見，他們照神的話作每件事。

四　守住棚節

他們守住棚節，並獻每日當獻的燔祭，並在月朔與耶和華所定的一切聖節獻祭。（４~６上。）這指明他們恢復對神的敬拜；這敬拜至少失去了七十年。

柒　重建神的殿

六節下半至十三節記載重建神的殿。

一　雇用石匠、木匠

他們雇用石匠、木匠，又供給西頓人、推羅人日常的需用，使他們將香柏樹從利巴嫩運到約帕。（７。）

二　他們歸回後第二年二月

他們歸回後第二年二月，興工重建神的殿，有祭司向耶和華讚美。（８~１３。）許多祭司、利未人和族長，就是見過舊殿的老年人，當立這殿的根基時，便大聲哭號；也有許多人大聲歡呼。（１２。）百姓不能分辨他們歡呼的聲音和哭號的聲音。（１３。）

捌　破壞

四章記載對重建神殿的破壞。

一　猶大和便雅憫的敵人，假裝要幫助重建耶和華的殿

猶大和便雅憫的敵人，就是亞述王從巴比倫和亞述帶來住在撒瑪利亞的人，（王下十七２４，）他們倣效以色列人尋求神並向神獻祭，假裝要幫助重建耶和華的殿，但他們被所羅巴伯、約書亞、和其餘的族長所拒絕。從波斯王古列年間，直到波斯王大利烏執政的時候，仇敵賄買謀士，破壞殿的重建；在亞哈隨魯登基的時候，他們上本控告猶大和耶路撒冷的居民。（拉四１~６。）這豫表今天我們回到這恢復，建造神的殿時，有些鄰近的人就會題議；那些題議多半是攔阻。這是撒但的狡詐。所羅巴伯在他的時代看穿了這些題議，就拒絕他們。

二　亞達薛西降旨，用勢力強迫停止神殿的建造

亞達薛西年間，有一黨撒瑪利亞的居民並河西其餘一帶的人（可能是一節裏同一批敵人），上本奏告亞達薛西，控告耶路撒冷人。亞達薛西就降旨，用勢力強迫停止神殿的重建；於是神殿的工程就停止了，直停到波斯王大利烏掌權第二年。（７~２４。）

玖　繼續重建的工程

因申言者哈該和撒迦利亞申言的勉勵和幫助，重建的工程得以繼續。（五１~２。）

拾　波斯王大利烏降旨確認

以斯拉五章三節至六章十二節告訴我們，波斯王大利烏降旨確認。百姓停工以後，因受申言者哈該和撒迦利亞的鼓勵，又繼續重建的工作。當時這工作也因波斯王大利烏降旨得以確認。

一　向波斯王大利烏奏問重建的事

（約但）河西的總督達乃和他的同黨，向波斯王大利烏奏問重建的事。（五３~１７。）

二　大利烏尋察古列的諭旨

在六章一至十二節，大利烏尋察古列的諭旨，他的確認鼓勵並加速重建的工。人奏問重建的事以後，大利烏尋察並確認古列降的旨，知道古列曾下詔釋放以色列人脫離被擄之地，使他們返回耶路撒冷，重建神的殿。大利烏確認有這樣的記載，他的確認鼓勵並加速重建的工。

拾壹　神殿重建完成

十三至十五節描述神殿重建完成。

一　凡事亨通

因申言者哈該和撒迦利亞的申言，重建完成，凡事亨通。（１３~１４。）

二　於亞達月初三日完工

重建耶和華殿的工程，於大利烏王第六年，亞達月初三日完工。（１５。）

拾貳　為重建之神的殿行奉獻之禮

十六至十八節說到為重建之神的殿行奉獻之禮。

一　喜樂慶祝

為重建之神的殿行奉獻之禮，祭司、利未人、和其餘被擄歸回的人都喜樂慶祝。（１６。）

二　為奉獻的禮和贖罪祭

行奉獻之禮時，也隨之為奉獻神殿之禮獻上各種祭物，又為以色列眾支派獻贖罪祭。（１７。）這指明他們為著神的滿足獻燔祭時，無法忘記他們的罪，所以獻贖罪祭。

三　設立祭司和利未人的事奉

最後，當重建的殿獻上時，派祭司按著程序，利未人按著班次，照摩西律法上所寫的，設立事奉。（１８。）

拾參　被擄歸回的人守逾越節

被擄之人在所羅巴伯的君王領導之下歸回的記載，結束於被擄歸回的人守逾越節。（１９~２２。）逾越節是最重要的事。

一　使他們的祭司和利未人自潔

他們守逾越節，使他們的祭司和利未人自潔，從美地上外邦人的污穢中分別出來。（２０~２１。）

二　繼續守無酵節

他們繼續喜樂的守無酵節七日，因為耶和華使他們歡喜，又使亞述王的心轉向他們，堅固他們的手，作神殿的工程。（２２。）亞述王即波斯王大利烏，因為亞述當時是波斯的一部分。

今天很少信徒顧到在他們所在之地，建造正當的地方召會作神的殿。這就是說，神是無家可歸的。祂同眾天使在諸天之上固然有家，但祂需要與祂心裏所喜悅的人得著家。神要得著這樣的家。

我們在主的恢復裏不喜歡看見聖徒各自分散。主恢復特別的目的，是要眾聖徒在他們所在之地來在一起，同被建造，在許多城市作神的家。藉著這樣的家，神要得著祂的國。

我們必須渴望從自己和天然的生命裏得釋放，好與別人同被建造。（見詩歌六○六首。）我們要被建造，就需要受調整、管教、改正並變化。這樣，我們就能來在一起，在許多地方，被建造為神的家。

**第四篇　被擄之人在以斯拉的祭司領導之下歸回**

讀經：以斯拉記七至十章。

神要應驗祂藉耶利米所說的應許，就是被擄只會持續七十年，（耶二五１１~１２，但九２，）祂便成就兩次的歸回。第一次歸回是在王室後裔所羅巴伯的領導之下，第二次歸回是在祭司以斯拉的領導之下。

第一次歸回不需要以斯拉的祭司領導，但需要知道如何治理的王室後裔所羅巴伯的君王領導。所羅巴伯治理得相當好，在建殿和築壇上領頭。此後，需要從王室轉移到祭司職分，轉移到大祭司亞倫的後裔以斯拉。以斯拉不但是祭司，也是經學家，就是通達神律法的人。（拉七６。）以斯拉是這樣的人，所以有的應付這需要的性能。

壹　被擄之人在以斯拉帶領之下歸回

七至八章說到被擄之人在以斯拉帶領之下歸回。

一　由於以斯拉向王的請求，開始歸回

被擄之人在以斯拉帶領之下的歸回，開始於他向王的請求。（七１~１０。）以斯拉必定向王懇求，使他國裏的許多猶太人得著自由，得以返回他們列祖之地。我們看見，王不但允准以斯拉的請求，也供給他所需要的一切。

１　以斯拉的家譜

七章一至五節裏以斯拉的家譜，指明他是大祭司亞倫的後裔。

２　王允准以斯拉所求的

王允准通達摩西律法的經學家以斯拉所求的。（６。）

３　平安來到耶路撒冷

以斯拉和一些以色列人、祭司、利未人、歌唱的、守門的、殿役，在亞達薛西王第七年正月，離開巴比倫，因神至善的手，五月初一日平安來到耶路撒冷。

以斯拉記沒有說到神的靈，卻幾次題到神的手。（七６，９，２８，八３１。）神的靈與神的手有甚麼不同？當神的靈在裏面作工，那就是靈；當神的靈在外面作工，那就是神的手。

４　以斯拉立定心意尋求遵行耶和華的律法

以斯拉立定心意尋求遵行耶和華的律法，又將律例典章教訓人。（七１０。）律例與典章不同。十條誡命是律法的主要項目，這一切誡命有其細節的律例。例如，第四條誡命是關於守安息日，關於這誡命的細節見於律例。典章是加上判決的律例。律例加上判決時，那律例就成為典章。關於守安息日的誡命，不但有細節的律例，也有對干犯這誡命者之判決的典章。以斯拉不但立定心意尋求遵行耶和華律法的主要部分，且將細節的律例和裁決、判決的典章教訓人。

二　波斯王亞達薛西的諭旨

十一至二十八節告訴我們亞達薛西王對經學家祭司以斯拉的諭旨。

１　准許以色列人、祭司和利未人上耶路撒冷去

王准許以色列人、祭司和利未人照他們所願的，帶著金銀和器皿上耶路撒冷去。（１２~１９。）這就是說，他們得准許帶著一切財物離去。

２　允准供給神殿的需用

王也允准從王的府庫裏支取神殿的需用。（２０。）

３　命令一切庫官，無論祭司以斯拉為神的殿要甚麼，都要備辦

王又命令幼發拉底河西的一切庫官，無論祭司以斯拉為神的殿要甚麼，都要備辦。（２１~２３。）

４　命令庫官不可叫他們進貢、交課、納稅

王也命令庫官，不可叫祭司、利未人、歌唱的、守門的和殿役、並在神殿當差的人進貢、交課、納稅。（２４。）

５　授權以斯拉設立士師、審判官

照著二十五至二十六節，王授權以斯拉設立士師、審判官，審理那地的百姓，將他神的律法教訓他們，並照著神的律法和王的命令，施行審判。這裏王作的事是為自己的權益。沒有以斯拉這樣的人，誰有資格在美地上的百姓中間維持正確的秩序？波斯王授權以斯拉設立士師、審判官是聰明的，因他知道以斯拉所立的人，不但會照著神的律法，也會照著王的命令施行審判。

６　以斯拉稱頌神

在二十七、二十八節以斯拉稱頌神。他稱頌神使王起這心意，修飾耶路撒冷耶和華的殿，他說神在王和謀士，並王的一切大能的軍長面前施恩寵於他。然後以斯拉宣告，他因耶和華他神的手幫助他，他就得以堅強。王為以斯拉所作的，是照著耶和華的手所作的。在某種程度上，王、謀士、和大能的軍長可能領悟，神是與猶太人同在。神的手在那裏，為祂選民的益處，主宰的支配一切。

三　家譜的登記

八章一至二十節是從被擄中歸回耶路撒冷之人家譜的登記。

四　以斯拉宣告禁食

他們離開巴比倫以前，以斯拉宣告禁食，為要在他們神面前謙卑自己，求神使他們得平坦的道路，而不向王求步兵馬兵，幫助他們抵擋路上的仇敵。（２１~２３。）以斯拉沒有求王提供步兵，乃信靠神至善的手。

五　以斯拉分派祭司長十二人

以斯拉分派祭司長十二人，看管為神殿所獻的金銀和器皿，帶到耶路撒冷神的殿裏。（２４~３０。）這是個重大的責任，因這涉及從巴比倫到耶路撒冷行程上的危難險阻。

六　被擄歸回之人的行程和到達

三十一至三十四節描述被擄歸回之人的行程和到達。

１　從亞哈瓦河邊出發

正月十二日，他們從亞哈瓦河邊出發，有神的手保佑他們，救他們脫離仇敵，和路上埋伏之人的手。（３１。）

２　到了耶路撒冷，把金銀和器皿都交付了

他們到了耶路撒冷，把金銀和器皿都秤了，交在神的殿裏。（３２~３４。）這指明他們非常謹慎的交付這些財物。

七　被擄歸回之人向神獻祭

三十五節說到被擄歸回之人向神獻祭。他們一到達，就獻燔祭和贖罪祭。

八　被擄歸回之人，交付王的諭旨

被擄歸回之人，將王的諭旨交給王所派的總督與河西的省長，他們就支助百姓和神的殿。（３６。）

貳　被擄歸回之人潔淨自己，脫離外邦妻子的玷污

九、十章記載被擄歸回之人潔淨自己，脫離外邦妻子的玷污。以色列人進入美地時，神曾囑咐他們不可與那地的人通婚。在以斯拉的時代，不但平民，連祭司和利未人也娶了外邦妻子。

一　由被擄歸回之人的眾官吏所發起

這個潔淨是由被擄歸回之人的眾官吏所發起。（九１~２。）他們指責以色列民、祭司和利未人，沒有從那地的人分別出來，卻為自己和兒子娶這些外邦女子為妻，以致聖別的種類和可憎之民混雜。（１~２。）他們指責首領和官長，在這對神不忠信的事上為首。

二　以斯拉的反應

三至十五節描述以斯拉的反應。

１　撕裂衣服

以斯拉撕裂衣服，拔了頭髮和鬍鬚，同那些因以色列神的言語戰兢而聚集的人，驚恐而坐。（３~４。）那些因以色列神言語戰兢而聚集的人，是忠信的人。

２　徹底認罪，承認以色列人的罪孽

以斯拉徹底認罪，承認以色列人從他們列祖直到他們時候的罪孽，說他們的罪孽使君王、祭司被交在外邦列王的手中，被擄蒙羞。（５~７。）

３　感謝神給他們留些逃脫的餘民

以斯拉感謝神給他們留些逃脫的餘民，使他們安穩如釘子釘在神的聖所，在波斯王眼前向他們施恩，叫他們復興，能重建他們神的殿，修其毀壞之處，並使他們在猶大和耶路撒冷有牆垣。（８~９。）

４　承認他們受玷污

以斯拉繼續承認他們因求迦南人的平安與亨通，受了迦南人不潔和可憎之物的玷污，以致失去了享受應許之地的美物，以及遺留這地給他們子孫永遠為業的權利。（１０~１５。）以斯拉承認，因著娶外邦妻子，百姓輕視並忽略了他們享受美地的權利，結果神使他們被擄。

三　會眾的反應

十章一至五節是會眾的反應。

１　百姓為他們向神不忠信而痛哭

百姓為他們向神不忠信，娶了那地外邦女子為妻而痛哭。（１~２。）

２　與他們的神立約

他們也與他們的神立約，休這一切外邦的妻，離絕她們所生的，照著以斯拉和那因神命令戰兢之人所議定的而行。（３。）

３　鼓勵以斯拉當剛強辦事

百姓鼓勵以斯拉當剛強辦事，起誓必照著他的話去行。（４~５。）

四　最後的決定

十章六至四十四節記載最後的決定。有通告傳遍猶大和耶路撒冷，叫以色列眾人在三日之內聚集在耶路撒冷。（６~９。）其次，眾人決定離絕這些國的民，和外邦的女子。（１０~１４，１６~１７。）然而，有少數人起來反對所決定的，且有一個利未人支持他們。（１５。）最後列出所有娶外邦女子為妻之人的名單。（１８~４４。）

我們已指出，以斯拉強調神的手。神藉著祂的手，使以色列人被擄。神也藉著祂的手，使以色列人從被擄中歸回他們列祖之地。這裏我們看見，同一位神作了兩件不同的事：祂將祂的子民交給他們的仇敵作俘虜；祂也拯救他們脫離被擄，並將他們帶回他們列祖之地。智慧的人以斯拉對此相當清楚。

以斯拉看見第一次的歸回並不完全、不完整。他看見需要有通達神律法的人，幫助百姓認識神，不是一般的認識，乃是照著神所說的認識。以斯拉有這樣的性能，所以他自告奮勇去見王，請求王賜下諭旨，准許猶太人自由的作一切事。

以斯拉一章告訴我們，神激動波斯王古列的靈，下詔重建神的殿，（１~２，）祂也激動猶大和便雅憫的族長、祭司、利未人的靈，上去建造在耶路撒冷神的殿。（５。）神隱藏自己，但在七十年滿的時候，祂進來激動古列的靈，古列必定很喜樂，因為大巴比倫帝國在他手中；關於猶太人，他也許想要作與巴比倫人所作相反的事。按人說，是古列率先下詔的。事實上，這是神以隱藏的方式發起的。所以，第一次從巴比倫歸回耶路撒冷，乃是神所發起的。

第二次歸回是通達神話語的祭司兼經學家以斯拉所發起的。以斯拉來見王，懇求允准他所求的。（七６。）由此我們看見，有時候神親自在我們靈裏激動我們為祂作事。然而，神常是靜默的，因祂知道，更好是我們因為有像以斯拉那樣的性能，而主動作一些事。在這樣的情形裏，神就對我們所作的事負責。無論事情是祂激起的，或是我們激起的，祂都會在其中，伸出祂的手來幫助我們。

**第五篇　需要以斯拉－通達神話語的人**

讀經：以斯拉記七章六節，十節，一章七至十一節。

聖經是獨特的，其中所包含的一切很有意義。起初，聖經告訴我們，神創造亞當，作為從祂自己一類的造物。（創一２６。）但亞當從神類，只是在樣式和外表上，不是在生命、性情和構成上。神的願望是亞當不但在樣式上，也在生命、性情和構成上從神類。

神的心意是要以色列作祂的見證

在創世記三章十五節，神應許祂要來作女人的後裔。後來，祂進一步豫言祂要來作亞伯拉罕的後裔，這後裔要叫萬國得福。（二二１８。）至終，神自己成為肉體來作人。然而在這之前，神先藉著祂不斷的勞苦，花了一千多年產生並形成以色列國，作為大的豫表。

神揀選亞伯拉罕，但他的後裔墮落到埃及。神差遣摩西到他們那裏，拯救這個約有二百萬人的大國，脫離埃及，將他們帶到西乃山，在那裏停留約一年，受神的教育。神的心意是要得著以色列作祂的見證，但照著他們埃及的文化，他們已成為埃及的見證。為這緣故，神將他們留在西乃山，賜給他們十條誡命，十條誡命的一切律例，律例的一切典章，帳幕同一切器具和各種供物、祭司體系並一切節期，為要用屬天神聖的構成，而不用埃及的構成，將他們建立起來。

以色列國在豫表上是神人，至終卻墮落了

經過這段教育和訓練的時間，以色列國成了一支軍隊，不但是形成或組織成的，更是構成的，成為神與人，人與神的構成。因此在豫表上，以色列人是神人。他們是神人，與他們有關的一切，甚至他們環境中日間的雲柱和夜間的火柱，都是神的彰顯。他們的往前就是神的往前。（詩六八。）

然而，不久以後，以色列人就不再彰顯神，神也任憑他們死在曠野。然後神興起第二代，他們藉著大神蹟過約但河。他們這支屬天構成的軍隊來到耶利哥。他們一呼喊，耶利哥城就倒塌。這是神的見證，是神人的行動、生活，也是神的前進。但他們來到艾城，他們中間有一個人使他們失敗。從那時起，以色列人中間沒有別的，只有墮落。神差遣申言者警告他們，要帶回他們，但他們拒絕與神同行。至終，神帶進巴比倫人佔有美地，並將以色列人帶到巴比倫，受管教並懲罰。

神的百姓在所羅巴伯帶領之下歸回

神無法忘記美地，應許之地，以馬內利之地。（賽八８。）美地該是神人的地，作神的見證。首先，有在王室後裔所羅巴伯領導之下的歸回。他適合在第一次的被擄歸回中領頭，因為他有管理並治理的性能。他是位很強的省長，並且在重建殿與壇的事上領導百姓。

需要以斯拉

然而，百姓仍是野的，因他們得著了巴比倫的構成，所以需要以斯拉，他是事奉神的祭司，也是通達神話語和摩西律法的經學家，學者。（拉七６，１１。）他有屬天、神聖之構成和文化的總和。以斯拉召聚百姓，不但承認自己的罪，也承認以色列的罪，把他們帶回到神的話。

長老用真理教導聖徒的責任

今天在召會生活中，長老主要的責任是用真理教導聖徒。聖經說，作長老的資格，其中一項是善於教導。（提前三２。）保羅告訴我們，有些長老也許不帶職業，他們在『話語和教導上勞苦』，該得召會的供養。（五１７~１８。）今天在主的恢復中，我觀察到有些長老在真理的認識上不彀，甚至不清楚某件事是否真理的一個項目。

讓我查問你們關於呼求主名的事。你們認為呼求主名是真理麼？不，這不是真理。呼求主是必需的，我們需要在日常生活中有這樣的實行，但呼求主名不是真理。同樣，受浸、長老治會、洗腳和禱讀也不是真理。另一面，因信稱義是真理。重生、聖別、更新、變化、模成、改變形狀、在生命和性情上，但不在神格上成為神－這一切都是真理。

有些長老也許說到生活的實行，如呼求主、禱讀、不住的禱告、不銷滅那靈、不藐視申言者的話，但他們不知道如何向聖徒教導真理。例如，人若問他們何謂聖別，他們也許只能說，聖別就是分別歸神。人若再問聖別和更新有何不同，他們也許就無法解釋。所以，我再說，所有的長老都需要認識真理，並且能向別人教導真理。

所有的長老都需要花時間學習真理。這是長老的本分、責任。任何接受選立作長老的，都必須盡這責任。所有的長老和同工都必須和以斯拉一樣，通達神的話。

全地的大饑荒

全地在神的話語上是一片大饑荒。在今天的基督教，包括天主教和更正教裏，相當缺少真理的教導。許多地方沒有真理，反而有迷信和異教的實行。例如，在拉丁美洲全境，真理非常稀少。我信這是我們滿了真理的刊物，在那裏廣為接受的原因。在拉丁美洲，許多愛神的人也愛我們所出版的刊物。這些刊物說到全本聖經，從首頁到末頁。

需要以斯拉用屬天的真理構成百姓

倪弟兄和我在學習通達神的話語上，都花了許多時間。我們所學習的，許多已刊印成書。我們幾乎完成了聖經的生命讀經，我們也開始了所謂的結晶讀經。今天不只需要所羅巴伯，也需要更多的以斯拉。長老們若是僅僅定規事情，期望眾聖徒跟隨，卻不把真理帶給他們，這是不合宜的。真正的長老職分不是運用權柄，乃是藉著講說真理探訪聖徒，牧養他們，餧養他們，並照顧他們。今天我們需要以斯拉教導百姓，教育百姓，並用屬天的真理構成百姓。

基督之豐富的豫表

我感謝主，即使我們在許多方面仍然十分欠缺，祂卻為自己的緣故，用祂的豐富，將祂的恢復擴展到全地兩千多個城市。以色列人回到耶路撒冷時，他們被激動而興起上去，並且帶上去五千四百件金銀器皿。（拉一７~１１。）這些器皿是尼布甲尼撒從耶路撒冷掠來，放在自己神廟中的。在被擄之人第一次歸回時，這些器皿都被帶回到耶路撒冷。那些器皿是基督之豐富的豫表。我來到美國以後，釋放了關於基督豐富的信息，我也寫過一首關於基督追測不盡之豐富的詩歌。（詩歌四○三首。）在以弗所三章八節保羅不但說到基督的豐富，也說到基督追測不盡的豐富。今天對基督豐富的享受，乃是藉著祂的話。

主藉著祂的話在祂的恢復裏行動

主正藉著祂的話，藉著真理，在祂的恢復裏行動。祂的話是在聖經裏，但聖經需要正確的解釋，這些解釋都在生命讀經裏。同工和長老們若研讀我們一切的刊物，主的恢復就會有許多以斯拉，能用屬天的真理構成百姓。