**路得記生命讀經**

**第一篇　介言**

讀經：路得記一章一至五節，二章一至二節，三章一節，四章九至十節，十三節，二十一至二十二節，馬太福音一章五至六節。

在本篇信息中，我們要就著路得記生命讀經說一篇簡短的介言。

壹　路得記是士師記的附錄，與士師記的前半部同時期

路得記是士師記的附錄，與士師記的前半部同時期。士師記述說以色列慘痛的歷史，黑暗而腐臭；路得記記載一對夫婦佳美的故事，明亮而芬芳。這故事裏的主角猶如荊棘中長出的百合花，又如黑夜裏的明星。

貳　路得記是基督家譜的一段重要部分

路得記也是基督的家譜，（太一5，）就是關於基督成為肉體之記載的一段重要部分。

在全宇宙中，沒有甚麼事比基督的成為肉體更大。永遠的神創造人以後，大約靜默了四千年。那段期間，沒有人知道神在作甚麼。天使不知道，舊約裏的人，如亞伯拉罕、摩西和大衛，也不知道。然後，永遠的神從永遠裏出來，進到時間裏。祂帶著祂的神性從永遠裏出來，進到人性裏，使祂自己這位神聖者與人成為一，而成為神人。這是全宇宙中最大的一件事。短短的路得記，只包含四章，卻特別關係到基督的成為肉體。

參　作者

按照路得記的內容看來，其作者應當是撒母耳，與士師記的情形相同。

肆　時間

根據『耶西生大衛』（四22）這句話，本書寫作的時間必是在士師秉政之後，而在列王掌權之時。本書歷史的時間包括十一年，大約從主前一三二二年（一4）至一三一二年。（四13。）

伍　地點

路得記裏所記載的歷史，發生於摩押和猶大兩地。（一1，22。）

陸　內容

本書內容與摩押女子路得有關。路得屬摩押族。（4。）摩押是羅得的兒子，就是羅得與他女兒亂倫所生的後裔。（創十九30~38。）申命記二十三章三節明示，摩押人不可入耶和華的會；他們的子孫雖過十代，也不可入耶和華的會。因此，摩押女子路得是被排除在外的人。然而，她藉著嫁與大衛王的曾祖父波阿斯，（得四21~22，太一5~6，）被帶進神聖別的選民中，且成為基督的一個重要先祖；這成為引進基督成為肉體的因素。（太一5~16。）由此我們看見，路得成為將基督帶到人性裏的一個重要先祖。這引進那奇妙的成為肉體，使神與人成為一。這是路得記內容的內在意義。

柒　中心思想

路得記的中心思想是一個外邦人，甚至一個摩押女子，藉著與一位將她贖回的聖別選民聯結，竟然聯於神聖別的選民，並成為後嗣，有分於神聖的產業。這不僅僅是豫表，乃是一個完整的表號，說到外邦的罪人，藉著基督的救贖，而與基督聯結，與神的選民以色列同被帶進神的產業。

捌　分段

路得記有六段。

一　以利米勒偏離神經綸中的安息

第一段（一1~2）給我們看見，神的一個選民以利米勒，偏離了神經綸中的安息。

二　拿俄米歸回神經綸中的安息

第二段（一3~7，19~22）與拿俄米歸回神經綸中的安息有關。以利米勒偏離了這安息，而拿俄米歸回這安息。

三　路得揀選她的目標

有些解經家說到路得的決意或定意。然而，我們在路得記裏所看見的，不僅是她的決意或定意，乃是她揀選她的目標。這描述於本書第三段。（一8~18。）

四　路得使用她的權利

本書下一段（二章）說到路得使用她的權利。關於她的目標，她作了揀選以後，就使用她的權利。

五　路得尋找她的安息

本書第五段（三章）說到路得尋找她的安息。一旦她藉著揀選她的目標，使用臨到她的權利，路得就憑智慧尋找她的安息。

六　路得得著神經綸的賞賜

因為路得絕對為著神的經綸，她就從神得著賞賜。本書最後一段的第四章裏說到路得得著神經綸的賞賜。

**第二篇　以利米勒的偏離，拿俄米的歸回，以及路得的揀選**

讀經：路得記一章。

在本篇信息中，我們要來看路得記一章；本章是說到以利米勒的偏離，拿俄米的歸回，以及路得的揀選。

壹　以利米勒偏離了神經綸中的安息

在一至二節我們看見，以利米勒偏離了神經綸中的安息。他原在美地，有那地的一分；他也該留在那裏。留在神所應許並賜給的美地，乃是真安息。以利米勒愚昧的偏離了這美妙的安息。

一　以色列活在神應許之地，為要完成神的經綸

以色列是神的選民，活在神應許之地，為要完成神的經綸。這就是說，留在美地不只是為我們的生存，更是使我們有分於神經綸的完成。

二　以色列的安息，與他們在神經綸裏與神之間的光景有關

以色列的安息，就是他們所享受的興隆，以及他們的滿足，都與他們在神經綸裏與神之間的光景有關。以色列人若離開美地，就使自己與神永遠的經綸斷絕。

路得記說到基督藉著成為肉體被帶到人類中。這是真安息。因此路得記是一卷安息的書。我們會看見，路得嫁給波阿斯以後，生了一個孩子俄備得；路得藉此享受安息，得著完全的滿足，並對她的後裔有完滿的盼望。後來的世代先是在大衛之下享受安息。一千年後，他們又因主耶穌享受真安息。二千年後，神的子民在千年國裏因著基督作王，要更完滿的享受這安息。千年國後，對這安息的享受要完成於新天新地裏的新耶路撒冷，直到永遠。安息乃是路得記之鑰。

三　從猶大的伯利恆

以利米勒的錯誤，是偏離了給他機會享受美地之安息的立場、地位。他偏離了猶大的伯利恆。

１　伯利恆，大衛的城

伯利恆，大衛的城，被指定為要來之基督的出生地。（彌五2，路二4~7。）在神眼中，伯利恆是個非常特別的地方，因為這是神要藉著成為肉體而生為人的地方。

２　猶大

猶大是以色列中君尊支派的地。（創四九8~10。）在所有支派中，沒有一個支派分得的地比猶大更高。這地是神應許之地最好的部分，（出三8下，）美地最好的部分，（申八7~10，）以馬內利之地最好的部分。（賽八8。）以利米勒偏離這地，是何等的錯誤！

四　到摩押

以利米勒從猶大的伯利恆偏離到摩押，就是神所棄絕並定罪的亂倫之地。摩押是羅得因亂倫所生後裔之地。（創十九30~38。）這地的民因其先祖亂倫，（申二三2~3，）且因其惡待以色列人，（4，）而不得入耶和華的會。不但如此，這地的民，神永不許可以色列人在一生的日子為他們求平安，求興旺。（6。）最後，摩押也是拜偶像之地。（士十6。）

五　在士師秉政的日子

以利米勒是在士師秉政的日子，在以色列離棄神、墮落、混亂、敗壞的時候，離開美地。

六　由於美地遭遇饑荒

以利米勒離開美地，是由於美地遭遇饑荒，缺少為著生活和滿足的生命供應，這是神的懲罰。（利二六26，結十四13。）我們也許希奇，神既已應許美地是流奶與蜜之地，那地怎會有饑荒。神降饑荒給祂的子民，是作為嚴厲的懲罰。祂斷絕他們糧食的供應，藉此懲罰他們。因為他們離棄了祂作他們的源頭和丈夫，轉去隨從偶像，祂就任憑他們到偶像那裏得食物。結果他們從神得不著食物，從他們淫亂的非法丈夫也得不著食物。

七　同著他的妻子和兩個兒子

以利米勒同著他的妻子和兩個兒子離開美地；他們原是適於神國的擴增。

八　神在摩押懲治以利米勒家

路得記一章三節和五節說到神懲治以利米勒家。以利米勒受神懲罰，死亡臨到他自己和他兩個兒子。剩下拿俄米為寡婦，帶著兩個兒婦住在異邦。這是以利米勒偏離神永遠經綸中之安息的可憐結果。

貳　拿俄米歸回神經綸中的安息

在四至七節、十九至二十二節我們看見，拿俄米歸回神經綸中的安息。

一　從摩押

拿俄米從摩押，拜偶像之地回來。

二　到猶大

拿俄米回到猶大，以馬內利之地。

三　受了神的剝奪，失去她的丈夫和兩個兒子

拿俄米回來，因為她受了神的剝奪，先失去她的丈夫，然後失去她的兩個兒子，剩下她和兩個兒婦為寡婦，沒有兒女。（5，20~21。）拿俄米回來，也因為她聽見耶和華眷顧自己的百姓，賜糧食與他們。（6。）在主的恢復裏，我們也經歷了主憐憫的眷顧。近年來，祂祝福了我們，並以豐富的糧食供應我們。

四　同著她的兒婦路得

拿俄米同著她的兒婦路得回來；路得是神賜給她，為著完成神關於基督之經綸的。（22上。）

五　來到伯利恆

拿俄米來到伯利恆，就是要來之基督的出生地。（19上，22下。）

六　合城的人都驚動

合城的人都因拿俄米和路得驚動，婦女們說，『這是拿俄米麼？』（19下。）拿俄米對她們說，『不要叫我拿俄米〔意為我的愉悅〕，要叫我瑪拉〔意為苦〕，因為全足者使我受了大苦。我滿滿的出去，耶和華使我空空的回來。耶和華使我受苦，全足者苛待我，你們為何還叫我拿俄米？』（20~21。）

參　路得揀選她的目標

八至十八節記載路得揀選她的目標。

一　拿俄米為她兩個兒婦的前途，向她們建議

拿俄米為她兩個兒婦的前途，向她們建議。她對她們說，『你們各人回娘家去罷。願耶和華恩待你們，像你們恩待已死的人與我一樣。願耶和華使你們各在新夫家中得平安。』（8~9上。）於是拿俄米與她們親嘴，她們就放聲而哭，說，『不然，我們必與你一同回你本國去。』（9下~10。）拿俄米叫她們回去，問她們說，『為何要跟我去呢？我還能生子作你們的丈夫麼？我女兒們哪，回去罷；我年紀老邁，不能再有丈夫。即或我還有指望，今夜竟有丈夫可以生子；你們豈能等著他們長大麼？你們豈能等著他們不嫁別人麼？我女兒們哪，不要這樣，我比你們更為愁苦，因為耶和華伸手擊打我。』（11~13。）兩個兒婦聽見這話，又放聲而哭。然後俄珥巴與婆婆親嘴而別；只是路得緊跟著拿俄米。拿俄米對路得說，『你嫂子已經回她本民，和她所拜的神那裏去了；你也跟著你嫂子回去罷。』（14~15。）

二　路得揀選跟隨拿俄米

路得對拿俄米說，『不要催我回去不跟隨你；你往那裏去，我也往那裏去。你在那裏住宿，我也在那裏住宿。你的民就是我的民，你的神就是我的神。你在那裏死，我也在那裏死，也葬在那裏。除非死能使你我相離，不然，願耶和華加重的懲罰我。』（16~17。）拿俄米見路得定意要跟隨自己去，就不再勸她了。（18。）

路得所揀選的目標，乃是與神的選民一同有分於對基督的享受；她甚至成為將基督生到人類中的一位重要先祖。這不只是一個摩押寡婦的定意；這乃是一個目標，一個揀選。路得揀選神和祂的國，為著完成神關於基督的經綸。為著這樣的目標，為著這樣一個揀選這目標的人，阿利路亞！

**第三篇　路得使用她的權利**

讀經：路得記二章。

路得的丈夫死後，她有兩個選擇：留在摩押，或與拿俄米一同回到以色列作外人。路得揀選往以色列地去，因為她可能聽過許多關於神、神的應許、和美地的事。她所聽見的好消息，足以叫她作美妙的揀選。路得與拿俄米到了以色列地後，路得使用她的權利。二章說到這事。

壹　神吩咐以色列人，收割莊稼時要顧到祂選民中間的窮乏人

關於收割莊稼的事，神的吩咐是：以色列人若將田角和遺落的莊稼，留給窮人、寄居的、孤兒和寡婦，耶和華就要祝福他們。關於這點，利未記二十三章二十二節說，『你們收割地的莊稼，不可割盡田角，也不可拾取遺落的莊稼；這些要留給窮人和外人。』（另譯。）類似的話見於利未記十九章九至十節。申命記二十四章十九節說，『你在田間收割莊稼，若忘了一捆在田裏，不可再回去拿，要留給寄居的和孤兒寡婦，使耶和華你的神在你所行的一切事上祝福你。』（另譯。）這不但顯示神的慈愛，以及祂是何等偉大、美好和細緻，也顯示美地豐富的出產。

神要祝福以色列人在美地上的莊稼，但這祝福有個條件─要留些東西給窮人；百姓不可割盡田角。然而，在神藉摩西所頒賜關於收割之律法的條例裏，並沒有指定田角的大小。大小在於地主對耶和華的信心。人對耶和華的信心越大，所留的田角就越大。我信服從這條例，乃是波阿斯的實行。他對耶和華必有很大的信心。在神的主宰之下，這條例似乎是為路得一人寫的。

貳　拿俄米同她兒婦路得回到伯利恆，正是動手割大麥的時候

拿俄米同她兒婦路得回到伯利恆，正是動手割大麥的時候。（得一22下。）大麥比其他穀類先成熟，豫表復活的基督。（約六9~10，56~58。）

參　拿俄米的丈夫有一個親戚，名叫波阿斯，是個大財主

『拿俄米的丈夫以利米勒的親族中，有一個親戚名叫波阿斯，是個大財主。』（得二1。）神是主宰一切的；在祂的主宰裏，祂將路得從摩押帶到伯利恆城。在她到達那裏以前，祂豫備了一個富有、慷慨的人，名叫波阿斯。

肆　路得獲拿俄米許可，去拾取麥穗

路得獲拿俄米許可，去拾取麥穗。（2~3。）路得求拿俄米容她往田間去，她蒙誰的恩，就在誰的身後拾取麥穗。拿俄米告訴路得只管去，她就去了，來到田間，在收割的人身後拾取麥穗；她恰巧到了波阿斯那塊田裏。

伍　波阿斯得以認識路得

後來，波阿斯得以認識路得。（4~7。）他從伯利恆來，對收割的人說，『願耶和華與你們同在。』他們回答說，『願耶和華賜福與你。』（4。）波阿斯問監管收割的僕人關於路得的事，僕人告訴他，她是那摩押女子，跟隨拿俄米從摩押地回來的，請求跟著收割的人，在禾捆中間拾取麥穗。他對波阿斯所說關於路得的話，指明他很滿意路得，認為她是貞潔、賢德的女子。

陸　波阿斯對路得的恩言

八至十三節有波阿斯對路得的恩言。他對她說，『不要往別人田裏拾取麥穗，也不要離開這裏，要常與我使女們在一處。你要看她們在那塊田收割，你就跟著她們去。我已經吩咐僕人不可欺負你。你若渴了，就可以到器皿那裏喝僕人打來的水。』（8~9。）路得聽見這些話，就俯伏在地叩拜，問波阿斯說，『我既是外邦人，怎麼蒙你的恩，這樣看顧我呢？』（10。）波阿斯回答說，自從她丈夫死後，凡她向婆婆所行的，並她離開父母和出生地，來到素不認識的民中，這些事人全都告訴他了。然後他對她說，『願耶和華照你所行的報賞你；你來避難於耶和華以色列神的翅膀下，願你滿得祂的賞賜。』（12。）路得請求在他眼前蒙恩，因為他安慰她，慈愛的對她說話。（13。）

柒　波阿斯對路得的慷慨

波阿斯不但慈愛的對路得說話，也對她顯示慷慨。（14~16。）到了喫飯的時候，波阿斯叫她來喫餅，把烘了的穗子遞給她，她就喫飽了。她起來又拾取麥穗，波阿斯吩咐僕人，她就是在捆中拾取麥穗，也可以容她，不可羞辱她。他對他們說，『並要從捆裏抽出些來，留給她拾取，不可叱嚇她。』（16。）

捌　路得將經過的事告訴拿俄米

路得從田間回來，將她遇見波阿斯的事告訴她婆婆拿俄米。（17~21。）路得告訴拿俄米，她在波阿斯的田間拾取麥穗，拿俄米就對她說，『願那人蒙耶和華賜福，祂不斷的以慈愛待活人死人。』（20上。）然後拿俄米告訴路得，那是他們的近親，是他們的一個親人。（20下。）

玖　拿俄米囑咐路得

在二十二節拿俄米囑咐路得，說，『女兒阿，你跟著他的使女出去，不叫人遇見你在別人田間纔好。』我們來到三章時會看見，拿俄米心裏所想的，不但要路得有分於波阿斯的豐富，得著滿足，也要路得得著波阿斯作她的丈夫，並為以利米勒的名生子。

拾　路得與波阿斯的使女在一處

路得與波阿斯的使女在一處拾取麥穗，直到收完了大麥和小麥；路得仍與婆婆同住。（23。）

拾壹　路得使用她的權利，有分於神選民產業的豐富出產

在這一切事上，路得這位從異邦背景歸向神的人，使用她的權利，有分於神選民產業的豐富出產。路得是摩押女子，來到美地作寄居者。照著她是寄居者、窮人、和寡婦的三重身分，她使用她的權利拾取莊稼。她雖然貧窮，卻從未成為乞丐。她拾取麥穗不是乞討，乃是她的權利。

路得記描繪罪人有分於基督並享受基督的方法、地位、資格和權利。照著神的命定，我們有資格和地位要求我們的權利，來享受基督。這就是說，今天我們不需要乞求神拯救我們。我們能到神那裏去，為自己要求祂的救恩。我們有地位、資格和權利，要求從神得著救恩。這是接受福音的最高標準。

拾貳　在這芬芳的故事中含示的豫表

路得記這個故事是可愛、感人、折服人、並征服人的。在二章這芬芳的故事中，含示四個豫表。

一　波阿斯富於貲財

波阿斯富於貲財，（二1，）豫表基督富於神的恩典。（林後十二9。）

二　神應許之美地的田

神應許之美地的田，（得二2~3，）豫表包羅萬有的基督，祂是一切屬靈神聖之出產的源頭，作神選民的生命供應。（腓一19下。）

三　大麥和小麥

大麥和小麥（得二23）豫表基督是製作神和祂子民食物的材料。（利二，約六9，33，35。）

四　摩押女子路得，異邦的罪人

摩押女子路得，（申二三3，）異邦的罪人，與神的應許隔絕，（弗二12，）竟然得著權利有分於拾取神選民的莊稼，這豫表『外邦的狗』得著特權，有分於神選民兒女桌下的零碎。（西一12，太十五25~28。）

**第四篇　路得尋找她的安息**

讀經：路得記三章。

一章顯示路得的揀選，二章顯示路得使用她的權利，三章顯示路得尋找她的安息。我們需要享受基督到得著安息的地步。要得著安息，我們必然需要家。沒有一個地方能像家那樣，給我們這麼多安息。在三章拿俄米題議，甚至推動，為路得得著一個家。

路得採取的步驟，符合我們屬靈的經歷。在得救以前，我們都有自己的口味和揀選。在主主宰的安排之下，我們聽見福音，並定意要成為基督的信徒。我們的揀選是要相信基督。藉著相信主耶穌，我們就生機的聯於祂。如今祂在我們裏面，我們也在祂裏面。有了這親密、生機的聯結，我們就必須開始追求基督，以得著、據有、經歷、並享受祂。這由路得使用她的權利，以得著並據有美地的出產所豫表。正如路得來到美地以後，有權利享受那地的出產，照樣，我們相信基督以後，也有權利享受祂作我們的美地。

可悲的是，基督教（天主教或更正教）沒有看見享受基督這件事。主耶穌說，『那喫我的人，也要因我活著。』（約六57。）我們的救主是可喫的；祂是我們屬天的糧食和嗎哪。照著啟示錄二章，得勝的，可以喫基督作生命樹，並作隱藏的嗎哪。（7，17。）聖經啟示基督不但是我們的糧食，也是我們的飲料、衣服和氣息。祂是我們每日的所需。每天我們都需要享受祂。我們必須像路得一樣，使用我們的權利享受基督。每天早晨我們都該從聖經的『田』裏『拾取麥穗』。

然而，我們拾取麥穗以後，還需要一個家，使我們能有定居的安息。這樣的安息只能藉著婚姻而來。在路得記三章一節，拿俄米對路得說，『女兒阿，我不當為你找個安身之處…麼？』拿俄米要找一條路，為路得建立一個家。路得若要得著家作她的安息，就需要丈夫。拿俄米曉得，作路得丈夫的正確之人，乃是豫表基督的波阿斯。

我曉得我們許多人愛主耶穌，但我們以祂為我們的丈夫麼？你與主同在的時候曾說，『主，你是我的丈夫』麼？即使你得救並愛主，你也不會得著家作你的安息，直到你嫁給主耶穌，以祂為你的丈夫。

在這些關於約書亞記、士師記、路得記的信息中，主已給我們清楚看見，我們該如何以基督為我們獨一的丈夫。以色列人在約書亞帶領之下進入美地後，因著不忠信，就有一段慘痛混亂的歷史。以色列離開作她丈夫的神，去隨從許多丈夫，許多偶像。在現今的世代，有許多偶像，如娛樂、運動和購物，使得基督徒變得不忠貞。似乎他們從未嫁給基督，他們從未真正以基督為他們的丈夫。結果，他們從一地到一地徘徊、流蕩，沒有安息。

找著我們丈夫的地方，是在我們的家，就是在召會裏。在召會裏，基督是丈夫。僅僅得著丈夫並不彀，我們還必須得著家。我們若沒有家，就沒有安息。我們若得著基督，享受基督，並經歷基督，卻沒有得著召會，我們就仍然無家可歸。所以，我們不但必須強調基督作我們的丈夫，也必須強調召會作我們的家。基督作我們的丈夫，召會作我們的家，合起來乃是完整的單位，使我們得著正確、充分的安息。

路得同拿俄米享受她的生活，但拿俄米清楚知道，路得需要嫁給波阿斯。雖然照著神的律法，猶太人和摩押人要分開，但神在祂的主宰裏，祂有路將摩押女子路得和波阿斯帶在一起。到三章的時候，路得和波阿斯已經在路得拾取麥穗的地方相遇，他們也豫備好、有資格、並準備好結婚。我信波阿斯愛路得，她也愛他。但這愛全然在裏面，沒有在外面顯出來。情形既是如此，就需要拿俄米作中間人，來推動路得和波阿斯結婚。

今天我的負擔和拿俄米一樣。我在為你們尋找安息之所；而你們得著安息惟一的路，乃是接受基督作你們的丈夫。因此，我在這裏作中間人，推動你們嫁給基督。我相當擔心，你從未認識基督是你的丈夫，也未找著家作你的安息。你也許認識基督是你的救贖主、救主、主人和主，你甚至認識祂是你的食物、飲料、氣息和衣服。但你認識祂是你的丈夫麼？你可能每天在祂的田裏拾取麥穗，認識祂是地主。你不僅需要在祂的田裏拾取麥穗─你需要以祂為你的丈夫。所以，我的負擔是要推動我們眾人嫁給基督。我在推動大家嫁給基督，使我們能建立一個家，並在這家裏，就是在召會裏享受祂。

沒有甚麼比婚姻更親密。以基督為我們的丈夫，是最親密的事。我們若嫁給基督，以祂為我們的丈夫，我們的生活就要改變。我們會領悟，我們必須有妻子的貞潔，並且我們會學習如何享受基督作我們的生命，與祂在一裏行事為人。這樣，我們就成為得著基督並享受基督的人，愛祂，與祂一同留在家裏，並與祂一同住在家裏，就是在召會裏。我們若這樣作，就會真正認識在主恢復裏的召會生活。

我們既已看見路得記三章的內在意義，現在就可以更詳細的來看本章。

壹　由她的婆婆推動

在三章一至五節，我們看見路得尋找她的安息，這是由她的婆婆推動的。

一　為路得找一個安身之處

在一節拿俄米對路得說，『女兒阿，我不當為你找個安身之處，使你享福麼？』

二　指示路得當行之事

拿俄米指示路得當行之事。（2~4。）她告訴路得要沐浴抹膏，換上最好的衣服，下到禾場上，就是他們的親戚波阿斯簸大麥的地方。她進一步指示路得，不要使那人認出她來，要等他喫喝完了。然後要看準他睡的地方，進去掀開他腳上的被，躺臥在那裏。拿俄米告訴路得，波阿斯最終會告訴她所當作的事。

三　路得的順從

路得順從她的婆婆，對她說，『凡你所說的，我必遵行。』（5。）

貳　由路得實行

一　照她婆婆的吩咐

路得就下到禾場上，照她婆婆所吩咐的而行。（6。）

二　根據神命定的路接近波阿斯

七至九節記載路得如何接近波阿斯。她接近他是根據神命定的路。（四5，利二五25，申二五5~10。）

參　為波阿斯所接受

在路得記三章十至十五節我們看見，路得為波阿斯所接受。

一　波阿斯的應許

路得表明自己，並求波阿斯用他的衣襟遮蓋她；他就說，『女兒阿，願你蒙耶和華賜福。你末後的恩比先前更大，因為少年人無論貧富，你都沒有跟從。』（10。）然後他應許要作凡她所說的。他接著解釋，他雖是親人，但有一個人比他更近。波阿斯繼續說，這另一個親人若不願為路得盡親人的本分，他就必為她盡本分。

二　波阿斯慷慨的照顧

在十四至十五節我們看見，波阿斯對路得慷慨的照顧。

肆　路得向她婆婆的報告

在十六至十八節，路得向她婆婆報告。

一　好消息

路得報告關於波阿斯為她所行一切的好消息。尤其她說到他給了她六簸箕大麥。

二　婆婆的信心

十八節啟示婆婆的信心。拿俄米有信心，波阿斯不為路得尋得安息，必不休息。

伍　為著家譜的延續，以帶進基督

我們若看馬太一章五至六節和十六節，就會看見路得尋找她的安息，實際上是為著家譜的延續，以帶進基督。

陸　對波阿斯的評價

路得記三章所陳明的，對波阿斯有很高的評價。本章指明他道德高尚，（8~11，）行為純潔，（14，）斷事智慧，（12~13，）並忠信持守神的定命。（利二五25，申二五5~10。）

**第五篇　路得得著神經綸的賞賜**

讀經：路得記四章。

在本篇信息中，我們要來看路得得著神經綸的賞賜。我們看過路得揀選她的目標，以及她使用她的權利享受豐富的地。在拿俄米的推動之下，路得尋找安息之所，最終她得著神經綸的賞賜、收穫。路得這個真正尋求神的人，最終得著她所尋求的。她揀選她的目標，她使用她的權利，她也尋找丈夫和家作安息之所。

壹　得著贖回的丈夫

照著四章，路得所得的賞賜有四方面。第一，在十至十三節她得著贖回的丈夫（豫表基督是信徒救贖的丈夫─羅七4）。路得得著這樣的丈夫，為在城門坐著的眾民和長老所見證並祝福，（得四11~12，）且蒙神賜福。（13下。）

我們需要對路得得著神經綸的賞賜這事實，有深刻的印象。神創造人是有定旨的，這是照著祂永遠的經綸。這經綸不是普通的計畫，或只是一個小小的安排。在宇宙中，神聖、永遠的經綸僅次於神自己。神照著祂的經綸，創造了諸天、地和人。但神的仇敵進來，企圖破壞那使人聯於神，使神聯於人的線。在創世記三章，撒但切斷這條線；但至終基督這應許的女人後裔，（15，）藉著將人贖回歸神，修復了這條線。

在約書亞記、士師記、路得記裏，地上沒有多少人使自己聯於神。在路得記的時候，神與人之間的線非常細，甚至細到一個地步，主要只有兩個人在維繫著，就是波阿斯和路得這一對夫婦。這對夫婦奇妙、主宰的被帶在一起。雖然波阿斯生來就是以色列人，而路得是生在亂倫的摩押地，但路得被帶到美地，甚至到伯利恆，大衛的城。

路得有權利從許多不同的田拾取麥穗，但她卻到了波阿斯的田裏。路得的婆婆拿俄米知道路得在波阿斯的田裏拾取麥穗，就非常喜樂。拿俄米渴望為路得找個安身之處，就指示她當行之事。（三2~4。）路得遵守拿俄米的指示，她與波阿斯就進入戀愛的追求。他們在禾場上的時候，路得要求作波阿斯的妻子。波阿斯對她說，『凡你所說的，我必照著行；我本城的人都知道你是個賢德的女子。我實在是你的親人，只是還有一個人比我更近。你今夜在這裏住宿；明早他若肯為你盡親人的本分，就由他罷；倘若不肯，我指著永生的耶和華起誓，我必為你盡本分。』（11~13。）波阿斯非常仁慈的指明，他要照著神的律例而行。（利二五25，申二五5~10。）他們的戀愛帶進他們的婚姻。藉著那婚姻，摩押寡婦路得得著神聖子民的公民權，成為神選民中的一位。

這裏重要的點是，路得得著神經綸的賞賜，其中一部分就是得著一位救贖她的丈夫；這丈夫豫表基督是信徒救贖的丈夫。惟有基督能作我們的丈夫，和我們的救贖者。在我們得救以前，我們都在難處中，無法擺脫。如今我們這些在基督裏的信徒，有一位丈夫，祂是我們永遠、現在、每日的救贖者，搭救我們，拯救我們，救拔我們，使我們脫離一切的難處。這是何等的得著！

貳　贖清已死丈夫的債務

除了得著救贖的丈夫以外，路得也從已死丈夫的債務下得以贖回。（得四1~9。）這豫表信徒從舊人的罪裏得贖回。路得已死的丈夫賣了他的地，那項交易因著婚姻的聯屬，使她欠債，必須贖清。波阿斯對比他更近的親人說，『你從拿俄米手中買這地的那日，也當娶死人的妻摩押女子路得，使死人在產業上存留他的名。』（5。）那親人回答說，『這樣我就不能贖了，恐怕於我的產業有礙。你可以贖我所當贖的，我不能贖了。』（6。）波阿斯就這樣作，贖清路得的欠債。

我們的丈夫基督，不僅是能幹的，祂更是全能的。祂贖清我們已死丈夫的欠債。照著羅馬七章，這已死的丈夫就是我們的舊丈夫，也就是我們的舊人。神創造我們作祂的妻子，但我們背叛了祂。我們丟棄祂，並且自己僭取丈夫的地位。我們罪惡的丈夫用許多債務纏累我們。但在我們嫁給基督那天，我們得著一位丈夫，祂是我們全能、無所不能的救贖者。我們都需要基督作我們這樣的丈夫。有祂作我們的丈夫，我們就該來到祂面前，簡單的說，『主耶穌，我需要你。』

參　成為基督家譜中重要的先祖，帶進大衛的王家，為著產生基督

路得所得賞賜的另一面，是她成為基督家譜中重要的先祖，帶進大衛的王家，為著產生基督。（得四13下~22，太一5~16。）這指明她的得著是包羅萬有、延展無限的，使她有地位並能以將基督帶到人類中。因此，在將基督帶到地的每一角落這條鏈上，她是重大的環節。我們都感激路得，因為沒有她，基督就無法臨及我們。但無論我們在地上何處，基督都已藉著路得臨到了我們。

這職事的負擔是要在信徒裏面產生基督。這就是說，這職事的目標不是要教導你謙卑，或僅僅在你的行為上榮耀神。這職事的目標是要將基督『注射』到你裏面，將基督這『抗生素』分賜給你。我們越接受這樣的注射，我們就越能唱：『主活我裏面，主活我裏面，哦，這是何等救恩，主竟活我裏面。』（補充本詩歌一二0首。）一面，這基督的注射要消殺我們的舊人；另一面，這注射要使我們成為生產基督的人，就是將基督供應別人的人。

肆　延續神所創造的人性這條線，為著基督的成為肉體

路得不但為著產生基督，成為基督家譜中重要的先祖，她也為著基督的成為肉體，延續神所創造的人性這條線。（太一5~16。）基督的成為肉體是祂從永遠裏出來，帶著祂的神性，進到時間裏。在實行上，這需要發生在我們的日常生活中。我們基督徒生活的每一天，都該是基督成為肉體的延續，有基督生出來，好藉著我們將基督供應給人，使祂生在他們裏面。若要這事發生，我們都需要為基督說話，說出基督，甚至對別人說基督。這樣供應基督，必然會改變我們。

伍　從撒母耳記上至瑪拉基書是歷世代很長的記載，這些世代乃是為著人性延長的線，使基督得以成為肉體

從撒母耳記上至瑪拉基書是歷世代很長的記載，這些世代乃是為著人性延長的線，使基督得以成為肉體。（太一17。）

**第六篇　波阿斯與路得豫表基督與召會**

讀經：路得記二章一節，十四至十六節，三章十五節，四章九至十節，十三節。

在這些關於約書亞記、士師記、路得記的信息中，我一直強調我們要得著基督、經歷基督、並享受基督，使我們成為召會。在本篇信息中，我們要來看波阿斯與路得如何豫表基督與召會。波阿斯是基督的豫表；路得不但是尋求之聖徒的豫表，也是召會的豫表。最終，路得豫表召會。

壹　波阿斯豫表基督

一　兩個豫表基督的顯著人物

在約書亞記至路得記這段以色列人歷史的開始和結束，有兩個顯著的人物豫表基督。（書一1，得四21。）這兩個人就是約書亞和波阿斯，他們表徵一個人的兩方面。

１　開始時是約書亞

在開始時，約書亞豫表基督，將神所揀選的人帶進神命定的福裏。（書一2~4，弗一3~14。）如約書亞所豫表的，基督將我們帶進美地，為我們據有那地，並將那地分給我們，作我們的產業，供我們享受。基督已為我們得著美地；至終祂就是美地，給我們享受。

２　結束時是波阿斯

在結束時，波阿斯豫表其他方面的基督，特別豫表基督作我們的丈夫，給我們滿足。

二　波阿斯所豫表基督的各方面

波阿斯在兩方面豫表基督。

１　是一富於貲財，慷慨給與的人

作為一個富於貲財，慷慨給與的人，（得二1，14~16，三15，）波阿斯豫表基督的神聖豐富是追測不盡的，並且以祂全備的供應照顧神窮乏的子民。（弗三8，林後十二9，腓一19下。）

可悲的是，今天許多的基督徒，在經歷中並沒有豐富的基督，也沒有以祂作丈夫。在召會裏，我們有基督作我們的豐富，也有祂作我們的丈夫。在以弗所書裏，保羅說到基督追測不盡的豐富，（三8，）也說到基督是召會的丈夫。（五23~32。）啟示錄揭示我們的丈夫是羔羊，救贖的神。（二一2，9。）所以，聖經啟示，基督同著祂追測不盡的豐富，乃是我們的丈夫。在聖經末了二章，我們看見羔羊基督是我們的丈夫，我們這些在基督裏的信徒是羔羊的妻。

２　作瑪倫的親人

作為路得已死丈夫瑪倫的親人，贖回瑪倫對產業已失去的權利，並娶瑪倫的寡婦路得為妻，以產生必需的後嗣，（得四9~10，13，）波阿斯豫表基督救贖召會，使召會成為祂的配偶，使祂得著擴增。（弗五23~32，約三29~30。）

貳　路得豫表召會

一　路得是在神創造裏在亞當裏的女人，也是在人墮落裏的摩押女子，因此成了具有這兩方面的舊人

路得是在神創造裏在亞當裏的女人，也是在人墮落裏的摩押女子，因此成了具有這兩方面的舊人；她豫表召會，在得拯救以前，是在神創造裏的人，也是在人墮落裏的罪人，成為『我們的舊人』。（羅六6。）路得成為摩押人，不是因著人的墮落，乃是在人的墮落裏。亂倫的摩押人豫表所有的罪人，因為所有的罪人都是從亂倫生的。（約八41，44上。）這就是說，路得不是惟一有亂倫背景的人；我們都有同樣的背景。亞當和夏娃與撒但聯合，就是與撒但結婚。我們是神創造的人，該與我們的創造者結婚，以祂為我們的丈夫，（賽五四5，）但我們卻與同是受造者的撒但結婚。這是亂倫。

二　路得是波阿斯所贖回的寡婦，波阿斯清理了路得已死丈夫的債務，以恢復她死去之丈夫對產業已失去的權利

路得是已死丈夫的寡婦，被波阿斯贖回；波阿斯清理了路得已死丈夫的債務，恢復她死去之丈夫對產業已失去的權利。因此路得豫表召會同其舊人，就是其已釘死十架的丈夫，（羅七4上，）蒙了基督的救贖；祂清理了召會舊人的罪，以恢復神所創造、墮落之天然人所失去的權利。

我們需要領悟，信徒的舊人是由神所創造的天然部分，和罪所敗壞的墮落部分組成的。在神的創造裏，我們是善的─我們是『鴿子』；但在墮落的亞當裏，我們是惡的─我們是『蛇』。天然的部分是善的，渴望行善，而墮落的部分卻實行惡。（羅七19，21。）由此我們看見，在路得所豫表的舊人裏，有兩種性情：一種是善的，另一種是惡的。與善性並行的惡性，擅自作丈夫；二者一同成為舊人，就是我們亂倫的丈夫。

我們的舊人已經與基督同釘十字架。（羅六6。）基督的釘十字架毀壞我們舊人墮落的部分，卻救贖受造的部分。基督沒有救贖我們舊人墮落的部分；反之，祂乃是將這部分了結。然而，祂救贖我們受造的部分，以恢復我們。所以，基督在十字架上的死，了結我們舊人墮落的部分，卻救贖神所創造的部分。

三　路得被波阿斯贖回以後，成了他的新妻子

路得被波阿斯贖回以後，成了他的新妻子，豫表召會在其天然人得了重生而得救以後，成了基督的配偶。（羅七4下。）被贖回的路得怎樣成了波阿斯的新妻子，照樣，得救並重生的召會，也在與祂生機的聯結裏，成了祂的新妻子，祂的配偶。

四　路得與波阿斯的聯結

路得與波阿斯的聯結，豫表外邦罪人聯於基督，使他們有分於神應許的產業。（弗三6。）

我們越思想路得所豫表召會的這些方面，就越能認識今天我們身為在基督裏之信徒的身分。首先，我們被神創造；其次，我們成了墮落的人；第三，我們蒙了基督的救贖；第四，我們被那是靈的基督這賜生命的靈所重生。因此，我們可用四個辭概述我們的身分：受造、墮落、救贖和重生。

現在讓我們進一步思想，在豫表裏，路得情形的各方面今天如何應用在我們身上。在神的創造裏，路得是善的，但她在亞當裏墮落了。她轉向以色列，就相信拯救的神，並且蒙救贖。於是她成了新人，嫁給波阿斯，成為他的新妻子。

如路得和她已死丈夫的豫表所表徵的，神所創造路得天然的部分，與她墮落的部分合作，擅自作丈夫，離棄神作丈夫。這丈夫是她舊人的主要部分，是由神所創造的部分，和她墮落的部分組成的。舊人這非法的丈夫犯了許多錯，欠了許多債，因此出賣了自己，並且因著他的罪，失去了他身為神所創造之人的權利。路得的丈夫死後，她不但成了寡婦，也在欠債的光景裏。離開這光景惟一的路，就是藉著婚姻與正確的人聯結。路得嫁給波阿斯，就從她的欠債裏被贖回，並且成為他的新妻子，以產生必需的後嗣。

這是今天我們情形的圖畫。我們的丈夫基督死了，為要救贖我們，並清理我們舊人的罪所造成的欠債。然後在復活裏，祂這賜生命的靈重生我們，使我們這些受造、墮落、並蒙救贖的人，成為新造，而嫁給了祂。現今，在基督與我們之間生機的聯結裏，我們能生出基督，並擴展基督，作祂的擴增。

現在，我要請你們留意與路得豫表召會有關的以下五件事。我盼望這些事會幫助我們理解路得豫表召會的內在意義。

（一）信徒的舊人由兩部分所組成：神所創造的天然部分，和罪所敗壞的墮落部分。我們這舊人已經與基督同釘十字架。基督這釘十字架，救贖了我們天然受造的部分，毀壞了我們墮落的部分，並清理我們因這墮落部分所造成的罪。

（二）我們天然的人被神創造，是要成為神的配偶，以神為我們的丈夫和頭；但在我們墮落時，我們天然的人將神擺在一邊，使天然的人自己作我們的丈夫和頭，因而成為我們舊人的主要部分。

（三）在蒙救贖並得重生以後，我們天然的人（不包括我們墮落的部分），在我們與基督神聖生機的聯結裏，成為我們的新人，並以基督為我們的新丈夫。（羅七4。）

（四）路得的舊丈夫豫表我們舊人墮落的部分，舊丈夫的債務豫表因我們墮落的部分而有的罪。路得自己豫表我們天然的人，為神所創造、救贖並重生，成為新人，作基督的配偶。

（五）路得丈夫的第一個親人豫表我們天然的人，不能也不願意把我們從舊人的債務（罪）裏贖回。波阿斯，路得丈夫的第二個親人，豫表基督，祂有分於血肉之體，（來二14，）成為我們的親人，能救贖我們脫離罪，恢復我們在神創造裏天然之人所失去的權利，在祂與我們神聖生機的聯結裏，作我們的新丈夫，並娶我們作祂的配偶，使祂得著擴增。

有些人也許說，基督救贖了我們墮落的人；但這種說法非常含糊。事實上，基督不會救贖任何墮落的事物。在墮落的人裏面，有神所創造，仍能為祂所用的部分。基督救贖舊人裏神所創造的部分，毀壞墮落的部分，並清理因這墮落部分而有的罪。所以，關於信徒的舊人，基督的釘十字架成就三件事：救贖我們這人由神所創造的部分，毀壞我們這人墮落的部分，並清理我們由這墮落部分所造成的罪。

基督能被視為我們的親人，因為祂有分於血肉之體來作人。然而，祂作我們的親人，不如我們的己、天然的人─我們第一個親人─對我們那樣的近。神所創造天然的人是第一個親人，基督是第二個。因為由路得至近的親人所豫表的第一個親人，沒有救贖我們的能力，基督這第二個親人便來救贖我們，恢復我們失去的權利，在神聖生機的聯結裏，成為我們的新丈夫，並娶我們作祂的配偶，使祂得著擴增。

**第七篇　路得的身分豫表在基督裏之信徒的身分**

讀經：路得記一章十六至十七節，二章二節，十一至十二節，四章九至十三節。

路得記告訴我們一個非常著名的故事。這故事的主角是路得，這角色有十個身分。雖然我六十多年前就開始研讀這卷書，並且在這卷書上受過別人的教導，但我發現很難找出路得的各種身分。直到最近我纔清楚看見了這些身分。所以，在本篇信息中，我有負擔就著路得的十個身分，並這些身分如何豫表在基督裏之信徒的身分，說一篇非常簡短的話。

路得的十個身分

路得的第一個身分是神所創造、甚好的人。（創一27，31。）第二，她是在亞當裏墮落的人，被神定罪，並在神面前被構成為罪人。（羅五18上，19上。）第三，她成為舊人，因著離棄神作她的丈夫，成為她自己的舊丈夫，（羅六6上，七2，）就是使她欠債的。第四，她在她舊丈夫的罪上成為欠債者。第五，她是摩押女子，被神放棄的亂倫的外邦人。（申二三3。）第六，她有分於神的應許，（弗二12~13，三6，）成為與神的選民以色列聯結的人。第七，她被她的親人波阿斯贖回，作她新丈夫的新妻子。（得四5，13。）第八，她是保守基督成為肉體這條線的人。（太一5下。）第九，她是大衛的曾祖母，生出神所設立地上行政的王家。第十，她成為基督一位重要的先祖，將基督，神的具體化身，帶給地上的人。

我們可概述路得的身分：她是天然、神所創造的人；墮落、敗壞的人；舊丈夫─在舊人裏與罪、債務牽連的人─的舊妻子；與神的選民聯結的人；被贖回的人；新妻子；帶進地上神聖行政之王家的人；以及基督一位重要的先祖，將基督帶給人類。簡單的說，路得是天然的人，墮落的人，與罪牽連的人，被贖回的人，與新丈夫聯結的人，並將基督帶到人類中的人。

信徒身分的豫表

現在我們需要看見，路得的十個身分豫表信徒的身分。第一，路得是神所創造的人，帶著她天然人的身分及其生來的權利，豫表信徒是天然的人。第二，路得的身分是墮落之人─是摩押女子、亂倫族類之後裔，豫表信徒是墮落之人，帶著他在性情上一切的敗壞。第三，路得的身分是那欠債之舊丈夫─就是與罪和因罪欠債牽連的人─的妻子，豫表信徒是由天然之人和墮落之人組成的舊人。第四，路得的身分是被她親人贖回的人，豫表信徒在他們舊人墮落的部分裏已被十字架了結，並在神所創造的部分裏已被贖回歸神，罪債都已清理，權利也得恢復。第五，路得在婚姻的聯結裏，她的身分是波阿斯的妻子，豫表在神新造裏的信徒，是新人的一部分，在生機的聯結裏，作基督的配偶。第六，路得作為基督的一位先祖，將基督帶給人類，並將基督供應地上所有的人，她的身分豫表信徒是基督的執事，將基督帶給並陳明給所有的人，普遍的以基督供應他們。

從路得身分的豫表我們能看見，我們是天然的人，卻墮落了，而與罪牽連。因此，我們需要基督作我們的親人，來作我們的救贖者。我們蒙救贖以後，就成為基督（我們在神新造裏的新丈夫）的新妻子。這樣，我們就成了基督的執事。

路得在這些重大的事上，豫表我們在基督裏的信徒，願我們都對這事實有深刻的印象：我們是在神的創造裏，在人的墮落裏，在舊人的生活裏，在基督的救贖裏，在神的新造裏，並在基督的職事裏。今天我們乃是基督的執事：生出基督，並將基督供應各處的人。

**第八篇　結語**

讀經：士師記十三章二十四至二十五節，十四章六節，十九節，十五章十四節，十六章二十八至三十節，路得記一章十六至十七節，二十至二十一節，二章十至十六節，三章一節，七至十三節，四章九至十五節。

在本篇關於路得記的結語中，我有負擔說到約書亞記、士師記、路得記裏一個非常重要的點。

神在能力之靈裏的行動，與神在生命之靈裏的行動

這個重要的點，就是這幾卷書給我們看見一幅圖畫的兩面。一面是關於神在祂經綸之靈，就是能力之靈裏的行動；另一面是關於神在祂素質之靈，就是生命之靈裏的行動。在一切士師身上，甚至在約書亞和迦勒身上，我們只能看見神在能力裏的工作和行動。在約書亞記和士師記裏，很難找著一點神在祂生命裏的行動。

參孫是典型的例證

參孫是在能力之靈裏行動，卻不在生命之靈裏行動的典型例證。參孫非常有能力，甚至在他死的時候也是如此，（士十六28~30，）但在他身上我們看不見任何生命。不錯，他是拿細耳人，留長頭髮以表徵他服從神作他的頭，不喝酒，也不喫不潔的食物。然而，這不過是他遵守神聖的規條，並不指明他有任何神聖的生命。參孫雖然是拿細耳人，卻不知道如何約束他肉體的情慾。性這件事對他是很大的絆腳石，在聖地神的聖民中間，在外邦人中間，他都放縱情慾。這表明他不是一個在生命裏的人。

不但如此，參孫這最後一位士師的記載，就是眾士師總結的記載，指明整個士師的情形終結於運用能力，而沒有任何生命。很難領會一個拿細耳人，怎會這樣屬肉體。他滿了能力，也滿了情慾。在他的事例中，這兩件事是並行的。

這幅圖畫答覆我多年來的一個問題。好些靈恩派的傳道人很魯莽，對他們肉體的情慾沒有任何的約束或管制；但同時他們在傳講上真的有能力。一面，他們很有能力的傳講關於神的兒子基督是我們救主的基要福音；另一面，他們活在淫亂裏。我知道在中國和美國有好些這樣的例子。長久以來，我無法明白怎會有這樣的情形。現在我領悟，這些傳道人就是今日的參孫。耶和華的靈降在參孫身上；（士十三25，十四6，19；）毫無疑問，他有神真正的能力。然而，他和許多士師，對他們的放縱情慾沒有管制，如基甸從許多妻子生了七十二個兒子；（八30~31，九5；）睚珥有三十個兒子；（十3~4；）以比讚有三十個兒子，三十個女兒，又從外鄉給他眾子娶了三十個女子；（十二8~9；）押頓有四十個兒子，三十個孫子。（13~14。）

路得記是一卷生命的書

相反的，路得記不是一卷能力的書，乃是一卷生命的書。

拿俄米的榜樣

拿俄米的丈夫以利米勒被神懲罰，因為他沒有照著神永遠的經綸而活。他沒有犯淫亂；似乎他只犯了一點小錯，就是離開聖地。但他因著饑荒離開美地時，神就進來對付他，留下一無所有的妻子和兩個兒婦，她們都是沒有孩子的寡婦。我信以利米勒往摩押去以前，將他一切的財產，包括他兩個兒子的產業，都典當了。至終，拿俄米這個寡婦，帶著作寡婦的兒婦，一無所有的從摩押地回來。然而，拿俄米沒有背叛神的對付。反之，她承認神不但對付她丈夫，也對付她；她說，『全足者使我受了大苦。我滿滿的出去，耶和華使我空空的回來。』（得一20下~21上。）從她的說話裏我們能看見，她是個敬虔的婦人。她相信神，尊重神，並敬畏神。

拿俄米回到聖地時，就回到神經綸中的安息，再次有分於神應許之地的享受，在那裏有可能聯於基督的家譜。她的歸回是一件大事，但這不是藉著能力完成的。反之，她回來時就像一個窮乞丐，差遣她的兒婦路得到田裏拾取麥穗。

路得的榜樣

路得在生命上是特出的。路得記的目的不是要告訴我們任何關於能力的事，乃是要啟示生命的事到極點。拿俄米向路得指明，她沒有能力為她生出丈夫，能贖回她，並為她公公以利米勒生出後裔。拿俄米覺得情形沒有盼望，就鼓勵路得為著前途回娘家去。路得的回答滿了生命。她要永遠與拿俄米同行，在貧窮中與她同在。路得對拿俄米說，『不要催我回去不跟隨你；你往那裏去，我也往那裏去。你在那裏住宿，我也在那裏住宿。你的民就是我的民，你的神就是我的神。你在那裏死，我也在那裏死，也葬在那裏。除非死能使你我相離，不然，願耶和華加重的懲罰我。』（16~17。）這是新約信徒真實的靈─撇下一切，包括父母、兒女、親戚、房屋等等，來跟隨耶穌。（太十37，十九29，可十29~30，路十四26。）這是新約所啟示生命的路。

波阿斯的榜樣

波阿斯與拿俄米和路得一樣，是個極其在生命裏的人。拿俄米對路得說，『女兒阿，我不當為你找個安身之處，使你享福麼？』（得三1。）然後拿俄米囑咐她沐浴、抹膏，換上最好的衣服，下到禾場上，並在合式的時候，使波阿斯認出她來。至終，路得向波阿斯表明自己，說，『我是你的婢女路得，求你用你的衣襟遮蓋婢女，因為你是一個親人。』（9。）

那晚在禾場上，波阿斯接觸路得時，完全受約束，絲毫不動情慾，與放縱情慾的士師完全不同。波阿斯祝福路得，並且非常稱讚她。然後他告訴她，他願意照著神的律例，背負他的責任，贖回以利米勒的產業，但他在這事上不願越過比他優先的人。（12~13。）這裏波阿斯似乎在說，『女兒阿，要等到明天。不錯，我是你的親人，我們在神裏面也是自由的。只是還有一個親人比我更近，必須讓他比我優先。在這事上我若不顧到他，神的聖民會定罪我越分。讓這另一位親人比我優先。他若不願為你盡親人的本分，我必為你盡本分。』波阿斯在各方面都守法；他的守法不是基於能力，乃是基於生命。這表明波阿斯有最高生命的標準。

在主的恢復裏走生命的路

在主的恢復裏，我們該走士師的路，有能力作大工麼？我們若走士師的路，不走生命的路，那麼無論我們成就甚麼，都算不得甚麼。沒有一位士師是基督的先祖。士師與保守人性的線，帶進神的成為肉體無關。有分於保守這條線的，乃是路得與波阿斯。然而，他們沒有爭戰，也沒有運用任何能力。

看見惟有生命纔能生出基督，對我們是很重要的。惟有生命能保守譜系，維持這細微的線，將神帶到人性裏，產生基督，供應基督，並以基督供應全人類。這不是藉著士師作成的，乃是藉著走生命之路的波阿斯和路得作成的。

在主的恢復裏，我大力推動擴增的事，但我不是說，我們該作參孫或基甸，努力得著擴增。我寧願沒有擴增，而保守自己真正在生命裏；我寧願沒有任何能力，沒有任何工作的果效，而留在將基督從永遠帶到時間裏，將基督的神性帶到人性裏這條線上。